
    

 1 

 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA E INTERCULTURALIDADE NO 
BRASIL E MÉXICO 

 
INDIGENOUS SCHOOL EDUCATION AND INTERCULTURALITY IN 

BRAZIL AND MEXICO 
 

Josana de Castro Peixoto1 

 

SUMÁRIO: Introdução. 2 Abordagem Conceitual da 

Interculturalidade e da Educação Intercultural. 3 A 

Educação Escolar Indígena no Brasil. 3.1 O Caso do 

México. Conclusão. Referências bibliográficas. 

  

RESUMO: Este artigo realiza uma análise histórica e conceitual dos antecedentes da 
educação escolar indígena no México e no Brasil, no contexto das políticas públicas 
e dos marcos legais nacionais e internacionais que orientam a política indigenista nos 
dois países. A pesquisa, de caráter exploratório e documental, fundamenta-se em 
legislações, diretrizes e produções teóricas que abordam a educação escolar indígena 
sob a ótica da interculturalidade. O estudo diferencia a educação escolar indígena, 
modelo formal de ensino, da educação indígena tradicional, que ocorre no cotidiano 
das aldeias, envolvendo práticas comunitárias, trabalho, convivência e espiritualidade. 
Essa distinção é fundamental para compreender os desafios da implementação de 
uma educação indígena intercultural que respeite saberes e práticas ancestrais. 
Destacam-se as ações voltadas à formação de professores, a produção de materiais 
didáticos bilíngues e o fortalecimento institucional das escolas em territórios 
indígenas; bem como as políticas mexicanas comprometidas com a ampliação da 
educação intercultural bilíngue e a implementação das licenciaturas indígenas em 
várias universidades públicas do Brasil. Apesar dos avanços observados, decorrentes 
das conquistas dos movimentos indígenas, persistem entraves relacionados à 

 
1 Graduação em Ciências Biológicas, modalidade bacharelado pela Universidade Federal de Goiás 
(2001) e licenciatura pela Universidade Estadual de Goiás (2000). Mestrado (2001), doutorado em 
Biologia (2010) e estágio pós-doutoral pela Universidade Federal de Goiás (2015) em parceria com o 
Programa en Biología y Ecología Aplicada na Universidade de La Serena, La Serena, Chile. Docente 
do quadro efetivo da Universidade Estadual de Goiás, campus sede central, Anápolis, GO e no 
Programa de Pós-graduação em Territórios e Expressões Culturais do Cerrado (TECCER). Ainda atua 
na Universidade Evangélica de Goiás nos cursos de graduação em Ciências Biológicas (Exerceu a 
função de diretora de curso no período de 2013 -2020) e Medicina. Atua no Programa de Pós-
Graduação (stricto sensu) em Sociedade, Tecnologia e Meio Ambiente (PPG STMA) e no Programa de 
Pós-graduação em ciências Farmacêuticas, Farmacologia e Terapêutica (PPG FFT). Tem experiência 
na área de Plantas nativas do Cerrado e conservação e bioprospecção de produtos naturais onde 
participa de estudos morfoanatômicos, fitoquímicos, farmacológicos e toxicológicos de plantas e seus 
produtos naturais e, também atua na linha de Ciências Ambientais onde participa de pesquisas voltadas 
à Conservação e proteção à Natureza. Faz parte do grupo de pesquisa Biodiversidade e Meio 
Ambiente; coordena o projeto de pesquisa Dinâmica da sucessão vegetacional em área florestada de 
Cerrado goiano vinculado ao Projeto PROCAD/CAPES "Novas Fronteiras no Oeste: relação entre 
sociedade e natureza na microrregião de Ceres em Goiás (1940-2013)" Processo CAPES 2980/2014. 
Participa do Núcleo de Saberes Ambientais e Tradicionais do Cerrado da Universidade Estadual de 
Goiás. 



    

 2 

infraestrutura, à valorização das línguas nativas e à autonomia pedagógica das 
comunidades. A educação escolar indígena ainda opera sob tensões colonialistas e 
epistemológicas, enfrentando o desafio de articular diversidade cultural e equidade 
educacional. Defende-se uma perspectiva crítica e transformadora da educação 
intercultural, baseada no diálogo de saberes, na valorização das identidades e na 
construção de uma pedagogia decolonial que contribua para o fortalecimento dos 
povos indígenas em sua luta por reconhecimento, autonomia e autodeterminação.  
 

PALAVRAS-CHAVE: Diversidade cultural; Brasil; México; Educação Indígena 

 

ABSTRACT: This article conducts a historical and conceptual analysis of the 
antecedents of indigenous school education in Mexico and Brazil, in the context of 
public policies and national and international legal frameworks that guide indigenous 
policy in both countries. The research, of an exploratory and documentary nature, is 
based on legislation, guidelines and theoretical productions that address indigenous 
school education from the perspective of interculturality. The study differentiates 
indigenous school education — linked to the formal and Western model of education 
— from traditional indigenous education, which takes place in the daily life of villages, 
involving community practices, work, coexistence and spirituality. This distinction is 
fundamental to understanding the challenges of implementing an intercultural 
indigenous education that respects ancestral knowledge and practices. It highlights the 
indigenous and indigenist actions aimed at teacher training, the production of bilingual 
teaching materials and the institutional strengthening of schools in indigenous 
territories; as well as the Mexican policies committed to expanding bilingual 
intercultural education and implementing indigenous undergraduate degrees in several 
public universities in Brazil. Despite the observed advances, resulting from the 
achievements of indigenous movements, obstacles related to infrastructure, the 
valorization of native languages and the pedagogical autonomy of communities persist. 
Indigenous school education still operates under colonialist and epistemological 
tensions, facing the challenge of articulating cultural diversity and educational equity. 
A critical and transformative perspective of intercultural education is defended, based 
on the dialogue of knowledge, the valorization of identities and the construction of a 
decolonial pedagogy that contributes to the strengthening of indigenous peoples in 
their struggle for recognition, autonomy and self-determination. 

 

KEYWORDS: Cultural diversity; Brazil; Mexico; Indigenous Education 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

Nas últimas décadas, a Educação Escolar Indígena no Brasil tem se 

consolidado como uma proposta alternativa ao modelo educacional homogeneizante, 

oferecendo um novo paradigma de ensino baseado na interculturalidade, na 

valorização dos saberes tradicionais e na autonomia dos povos originários. Apesar de 



    

 3 

seus avanços, persiste, no meio educacional e institucional, o mito de que essa forma 

de educação se aplica apenas como uma modalidade compensatória ou de transição 

para a integração dos indígenas à sociedade nacional. Tal restrição não apenas 

empobrece seu potencial transformador, mas revela uma narrativa colonial subjacente 

que limita seu campo de aplicação por razões mais simbólicas e estruturais do que 

propriamente pedagógicas ou legais. 

O artigo busca desconstruir esse mito por meio da metodologia de revisão 

bibliográfica e documental, com ênfase em marcos legais como a Constituição Federal 

de 1988, a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional de 1996, a Lei 

11.645/2008 e o Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas; e nas 

contribuições de autores basilares do pensamento intercultural e decolonial, como 

Bartolomeu Melià e Catherine Walsh. A partir da concepção de que a política 

educacional pode ser interpretada como uma narrativa, pretende-se examinar de que 

modo o imaginário pedagógico tem reproduzido o enquadramento restritivo da 

educação indígena. 

Na primeira parte do artigo, apresenta-se uma revisão da literatura, com ênfase nas 

contribuições de Melià, Walsh e Dietz, à luz da concepção da interculturalidade 

crítica como a que melhor traduz um ideal de educação escolar indígena. Para tanto, 

identifica-se nela elementos de reconhecimento da alteridade (crítica ao 

eurocentrismo), do diálogo (construção de relações simétricas) e de consciência 

decolonial (lucidez sobre os limites institucionais e os riscos de esvaziamento 

político). A partir dessa análise, constrói-se uma proposta de leitura da educação 

intercultural como uma narrativa de resistência e ressignificação com consciência 

crítica. 

No segundo momento, apresenta-se uma breve abordagem sobre a educação 

escolar indígena no Brasil, indicando os principais marcos legais de um longo 

processo de lutas em defesa do direito a uma educação diferenciada e efetivamente 

comprometida com a diversidade de povos e culturas indígenas, representada por 391 

etnias, falantes de 295 línguas indígenas, em uma população de 1.694.836 pessoas 

distribuídas por todos os estados federativos do Brasil, de acordo com Censo de 2022 

(IBGE, 2025). 

No terceiro momento, realizou-se uma discussão sobre a educação intercultural 

no México e suas aproximações com as políticas educacionais implementadas no 

Brasil, com importante análise do quadro de desenvolvimento das políticas de 

implementação da educação indígena intercultural e seus desafios, tal como aqueles 



    

 4 

relacionados à elaboração de currículos e materiais didáticos específicos; a superação 

do modelo assimilacionista de educação e a ruptura com as heranças do colonialismo. 

Com base nesse percurso teórico e documental, o artigo propõe a superação 

do mito da restrição compensatória, afirmando que a educação escolar indígena pode 

e deve ser compreendida em sua potencialidade paradigmática para toda a 

sociedade, como um projeto educativo que respeita e revitaliza as epistemologias e 

os modos de vida dos povos originários, contribuindo para a decolonização do saber. 

A análise intercultural permite não apenas rever práticas pedagógicas, mas também 

reformular os imaginários que sustentam as escolhas do sistema educacional dos 

mais distintos estados nacionais. 

Quanto à metodologia de trabalho, a pesquisa está amparada em documentos 

legais que norteiam a política indigenista no Brasil e na América Latina, e cujo mote 

enfatiza a Educação Indígena sob o viés das políticas dos estados nacionais 

destinadas às populações indígenas, com destaque para: Constituição Federal de 

1988; Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB); Lei 11.645/2008; 

Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (RCNEI/1998); Educação 

indígena em uma perspectiva crítica e intercultural; Declaração da Conferência 

Regional de Ensino Superior na América Latina e no Caribe (Cres, 2018) – Ensino 

Superior Intercultural, entre outras.  

 

 

2    ABORDAGEM CONCEITUAL DA INTERCULTURALIDADE E DA EDUCAÇÃO 

INTERCULTURAL 

 

 

No âmbito da política educativa para a América Latina, os organismos 

internacionais estabeleceram um modelo de atenção à diversidade na educação, com 

referência à diversidade histórica representada pelos povos indígenas e 

afrodescendentes (UNESCO, 2005, 2008); além da diversidade relacionada às 

pessoas com alguma deficiência ou condição, centrado no visível, que gera 

marcadores para definir a diversidade cultural e, portanto, sua circunstância de 

privação e desvantagem.  

As políticas culturais e educativas decolonias destacam o reconhecimento de 

cada vez mais “novos atores”, à medida que a diversidade cultural se fragmenta; em 



    

 5 

contraposição ao modelo eurocêntrico normativo, estigmatizante e, portanto, 

inadequado para a prática educativa. 

 
[…] debe hacerse un examen de sutiles cuestiones empíricas, 
destinadas a determinar los contornos y el estatus de grupo, también 
resulta necesario —y más complejo aún— entrar en consideraciones 
valorativas acerca de los costos y beneficios en relación con el grupo 
desaventajado y la comunidad. Debe considerarse si el propósito de 
la clasificación en juego es “legítimo” o no, si la clasificación es 
“sospechosa”, si los derechos en juego son fundamentales, 
etcétera.[1] 
 
 

O modelo de atenção à diversidade cultural na educação se define a partir de 

três critérios: 1) o déficit, relacionado às carências multidimensionais, 2) a diferença, 

a particularidade do indivíduo ou grupos sociais, 3) o conflito, como consequência da 

marginalização, da discriminação e das desigualdades. Neste cenário, concebe-se a 

diversidade dos ‘outros’ como estranhos e perigosos, pois, refere-se a grupos de 

indivíduos com identidade específica, geralmente inferior, empobrecido, estrangeiro e 

ameaçador (Skliar, 2007). 

Frente a este modelo, o desafio é construir uma educação e prática educativa 

situada na e para a convivência na alteridade, sustentada numa visão interdisciplinar. 

Isso requer transitar da visibilização ao reconhecimento das diferenças como um 

atributo humano, implica deslocar o conflito pelas tensões e contradições próprias da 

interação social, onde se manifestem as diferenças entre pessoas ou grupos sociais 

em contextos de desigualdade e de diversidade cultural. 

As sociedades humanas têm um atributo social, que é a diversidade, a 

particularidade (Díaz-Polanco, 2006), na qual coexistem formações socioculturais 

distintas em espaços e tempos específicos, nos quais a diversidade se manifesta entre 

sociedades e em seu interior. A diversidade cultural é um fator que enriquece e 

potencializa as relações sociais ao mesmo tempo que origina tensões, nas quais se 

desenvolvem ou justificam problemas de distinta natureza: o contato entre culturas 

gera intercâmbios e tensões, esses fenômenos, no contexto da globalização, 

assumem dimensões universais; essa situação não deixa de ser paradoxal, pois, 

tende a universalizar as particularidades, que levam à intensificação dos conflitos 

culturais, os quais se manifestaram em todas as regiões do mundo, no século passado 

e até a atualidade, para mostrar uma presença complexa e multidiversa. Nesse 



    

 6 

contexto, existe a “necessidade” de “administrar” a diversidade cultural diante da 

homogenização, por ser um fator que “obstaculiza” a convivência. 

Nesse sentido, a instituição escolar deve gerar alternativas possíveis para 

desempenhar funções acordes à convivência na alteridade, por meio de projetos 

educativos sustentados na abordagem intercultural, com uma perspectiva inclusiva, 

que reconheça todos os atores que atualmente se posicionam no cenário social e se 

apropriam do espaço público. 

 
Es a partir de este horizonte histórico de larga duración, que lo 
pedagógico y lo decolonial adquieren su razón y sentido político, 
social, cultural y existencial, como apuestas accionales fuertemente 
arraigadas a la vida misma y, por ende, a las memorias colectivas que 
los pueblos indígenas y afrodescendientes han venido manteniendo 
como parte de su existencia y ser Una posible reflexión se presenta al 
revisar la interculturalidad como perspectiva de edificar nuevas 
relaciones entre personas, grupos y el Estado nación, pero si dejar de 
incluir las discusiones que ha generado. Por ejemplo, en el nivel 
teórico se han cuestionado sus implicaciones neoliberales y sus 
cercanías con el relativismo cultural; en términos políticos -espacio 
donde la interculturalidad se ha revestido de política oficial del Estado 
hacia las poblaciones indígenas- se debate también el que, para un 
sector de la sociedad, la interculturalidad es ámbito exclusivo de los 
pueblos indígenas.[2] 
 
 

A política de educação intercultural tem sido a resposta para tratar de forma 

diferencial e desigual indivíduos ou grupos culturalmente diversos, com a finalidade 

de interculturalizar tanto o currículo quanto a prática, num marco de tolerância e 

reconhecimento com base nos princípios de discriminação positiva e equiparação das 

circunstâncias de escolha, que assegurem a convivência, ou seja, a redução de 

tensões. Em contrapartida: 

 

El enfoque intercultural promueve la interrelación y retroalimentación 
entre prácticas culturales diversas, no necesariamente armónicas, 
sino a menudo conflictivas, que se fundamentan en formas variadas 
de aproximarse a la realidad, comprenderla e incidir en ella; además 
fomenta el fortalecimiento y la afirmación de las identidades 
intraculturales. Este enfoque considera en todo momento las 
características culturales de los grupos sociales con los que trabaja 
partiendo de que se trata a menudo de pueblos originarios son 
maneras diferenciadas de relacionarse con la realidad y teniendo en 
cuenta las condiciones de desigualdad y exclusión de las que son 
objeto en su relación asimétrica con el Estado y con la sociedad en su 
conjunto.[3] 
 
 



    

 7 

A educação intercultural bilíngue que, teoricamente, apresenta indícios para 

estabelecer um diálogo cultural entre iguais, mas, em sua implementação,  exibe uma 

clara tendência homogeneizadora que sintetiza a diversidade cultural com as 

desigualdades sociais, não é efetiva. O paradigma intercultural parte do respeito, 

disposição ao diálogo, participação, negociação e cooperação, na relação de 

epistemes e sistemas culturais diferentes. Propõe como necessária a compreensão e 

interdependência de culturas, povos e grupos sociais, a partir de marcos de referência 

interdisciplinares, para uma convivência não só pacífica, mas criativa, rumo à 

construção do nós.   

Na trajetória histórica e nas experiências da educação intercultural, as 

interculturalidades podem ser identificadas como: romantizada, funcional, crítica e 

transformativa. A primeira, concebida como a estação de chegada para a convivência 

saudável, harmoniosa e positiva; a interculturalidade funcional está relacionada com 

a governabilidade “[…] prescriptiva, fija y funcional, que promueve la afirmación”[4], 

que se expressa nos programas educativos para a educação indígena; as duas 

últimas, a crítica e a transformativa, desde um olhar abrangente, para além da 

educação, propõem “[…] una interculturalidad analítica, dinámica y crítica que 

promueve la transformación […]”[5], considerando a participação dos sujeitos e suas 

comunidades em processos de diálogo e reconhecimento pleno, relacionados com a 

autonomia e a decolonialidade.   

 
Es a partir de este horizonte histórico de larga duración, que lo 
pedagógico y lo decolonial adquieren su razón y sentido político, 
social, cultural y existencial, como apuestas accionales fuertemente 
arraigadas a la vida misma y, por ende, a las memorias colectivas que 
los pueblos indígenas y afrodescendientes han venido manteniendo 
como parte de su existencia y ser.[6]   
 
 

Em consequência, ao repensar a educação no âmbito do Estado atual – com 

foco no Brasil e no México –, percebe-se a insuficiência das reformas educativas, 

diante de algumas questões que possibilitam o exercício da reflexão educativa 

autônoma e responsável; e que considere e justifique como acrescentar novos eixos 

epistémico-sociais, a fim de dar resposta ao para quê e como mudar a situação de 

dependência e colonialidade, que nega a relação entre diferentes grupos étnicos e 

processos de formação escolar, e a maneira como se complementam. 



    

 8 

Com relação à prática educativa, o olhar se volta à formação de professores 

com enfoque intercultural, para que haja coerência entre o ser, o dever e o agir, no 

âmbito de uma pedagogia baseada na reflexão rumo a uma prática transformadora 

para um horizonte de futuro pluriversal. A criação de licenciaturas indígenas 

interculturais no Brasil tem sido marcada, a partir dos anos 2000, por grandes desafios 

e relevantes progressos no que tange à formação de professores indígenas para atuar 

nas comunidades. 

A experiência da Licenciatura em Educação Intercultural, desde 2007, do 

Núcleo Takinahaky de Formação Superior Indígena (NTFSI), da Universidade Federal 

de Goiás, é um exemplo muito positivo de práticas transformadoras. De acordo com 

Vanessa Hãtxu de Moura Karajá, Marcelene Batista Cunha e Alexandre Herbetta 

(2023), 

 
Os povos indígenas fortalecem, assim, o processo de retomada das 
escolas, assumindo papéis de professores, alunos e pesquisadores 
ativos para construção de uma educação escolar indígena 
intercultural, bilíngue e democrática. O anseio por formação 
acadêmica para apoiar as comunidades é um dos principais objetivos 
dos jovens indígenas na atualidade, assim, aos poucos, estudantes 
indígenas vêm ocupando o espaço universitário. 
Na Universidade Federal de Goiás (UFG), observamos esse processo 
de inclusão tanto nos cursos regulares, que contam atualmente com 
cerca de 300 estudantes indígenas, quanto no Curso de Educação 
Intercultural (com início em 2007), do Núcleo Takinahaky de Formação 
Superior Indígena (NTFSI), que, no momento, conta com cerca de 300 
estudantes, pertencentes a 30 povos originários distintos, e na 
Licenciatura em Educação do Campo.[7] 
 
 

A educação com enfoque intercultural emerge não como um modismo 

pedagógico, mas como uma resposta profunda às crises de representação dos 

grandes paradigmas explicativos do século XX. O seu surgimento está 

intrinsecamente ligado a um momento crítico das ciências sociais, marcado pelo 

esgotamento de modelos como o marxismo, o funcionalismo e o estruturalismo, até 

então frequentemente utilizados como bases teóricas para interpretar a complexidade 

humana. Conforme assinala Aróstegui[8], vivia-se uma “crise de representação das 

ciências sociais”, um período de incerteza que pavimentou o caminho para o 

questionamento da racionalidade ocidental e para o advento do pensamento pós-

moderno. 



    

 9 

Este novo cenário intelectual, definido por Lyotard (1987) como a "incredulidade 

em relação às metanarrativas", negou a noção iluminista de que o pensamento 

racionalista levaria inexoravelmente ao progresso humano. Essa desconstrução abriu 

espaço epistemológico para se reconhecer que o mundo é composto por uma 

pluralidade de pensamentos e culturas, cada uma com sua própria racionalidade e 

saberes, que haviam sido sistematicamente negados ou adjetivados como 

"superstição" pelo projeto homogeneizador da modernidade ocidental. Lévi-Strauss, 

como citado por Echeverría[9], já alertava para o escândalo que representava, para a 

mentalidade tradicional, reconhecer a racionalidade complexa e impenetrável por trás 

de comportamentos ditos "primitivos". 

Neste contexto de globalização cultural homogeneizante que,  paradoxalmente, 

fortaleceu identidades locais e comunitárias como forma de resistência, surge o 

conceito de interculturalidade. Diferente de noções anteriores como "aculturação" ou 

"transculturação", a interculturalidade não se limita a descrever processos de perda 

ou transferência de traços culturais.  

Segundo Dietz (2017), ela opera em três eixos semânticos: como conceito 

descritivo, como noção cultural dinâmica e, de forma mais crucial, como uma aplicação 

crítica e emancipadora para identificar conflitos e transformar as sociedades. A 

perspectiva intercultural, portanto, "enfatiza a transformação da natureza das relações 

sociais dos diferentes grupos sociais, o que implica empoderar alguns, alterando as 

percepções das maiorias, fazendo com que as sociedades sejam conscientes de sua 

diversidade e mais inclusivas com as minorias".[10] 

Ao migrar para o campo educacional, a interculturalidade adquiriu contornos 

específicos em diferentes contextos. Na América Latina, e particularmente no México, 

a educação intercultural não foi simplesmente transplantada dos modelos de países 

imigrantes, como Estados Unidos e França, que focavam em migrantes ou em 

empoderamento racial. Ela foi adaptada para um contexto marcado por comunidades 

indígenas originárias e por históricos projetos nacionais homogeneizadores. 

Inicialmente, a "educação intercultural" foi um campo de ação promovido por 

antropólogos e pelo Estado, com o objetivo de integrar as populações indígenas. No 

entanto, como adverte Dietz[11], quando esses discursos migram de contexto, seus 

pressupostos originais podem ser neutralizados, resultando em soluções educativas 

que não contestam efetivamente as estruturas de poder herdadas do colonialismo. 



    

 10 

A educação com enfoque intercultural representa um paradigma essencial para 

o século XXI. Ela se constrói sobre os escombros das metanarrativas modernas, 

propondo-se não apenas a reconhecer a diversidade, mas a promover uma 

transformação qualitativa nas relações sociais, valorizando as racionalidades plurais 

e combatendo a lógica homogeneizante, com vistas à construção de sociedades 

verdadeiramente inclusivas e emancipadoras. 

 

 

3 A EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NO BRASIL 

 

 

Há importante distinção a fazer entre Educação Escolar Indígena e Educação 

Indígena tradicional. A primeira remete aos processos educacionais formais, próprios 

das políticas indigenistas de Estado que regulam a formação escolar de pessoas 

indígenas, mediados pelo padrão ocidental do que é escola, educação e ensino-

aprendizagem. Neste grupo estão incluídos os marcos legais brasileiros que 

determinam como essa educação deve ocorrer, conforme a Constituição Federal de 

1988, a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) de 1996, a Lei 

11.645/2008 e o Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas 

(RCNEI/1998).  

A Educação Indígena tradicional, por outro lado, ampara-se em uma ideia de 

formação que não se confunde com o modelo de educação formal eurocêntrico, 

embora possa assimilar alguns aspectos dele. Trata-se se uma perspectiva mais 

ampla de formação humana, que acontece no cotidiano das aldeias, na vivência 

coletiva, nas brincadeiras, durante o trabalho, nos plantios e colheitas, nas horas de 

descanso e também nas salas de aula – muitas vezes improvisadas – das escolas 

indígenas nas comunidades. Essas duas vertentes educacionais podem andar lado a 

lado, mas, não se confundem; e há mais divergências do que convergências entre 

ambas, o que é recorrente nas práticas interculturais que envolvem escolas, 

metodologias, métodos de ensino e abordagens educacionais distintas, indígenas e 

não indígenas. 

O enredo que encerra essa relação entre a educação indígena tradicional e a 

educação escolar indígena foi tomado emprestado de um clássico estudo sobre o 

tema, o livro Educação Indígena e Alfabetização, do jesuíta, antropólogo e linguista 



    

 11 

espanhol – radicado no Paraguai desde 1954 e onde também faleceu, em 2019 – 

Bartolomeu Melià (1979). 

 
A educação indígena é certamente outra. Como vamos ver, ela está 
mais perto da noção de educação, enquanto processo total. A 
convivência e a pesquisa mostram que para o índio a educação é um 
processo global. A cultura indígena é ensinada e aprendida em termos 
de socialização · integrante. O fato dessa educação·-- não ser feita por 
profissionais da educação, não quer dizer que ela se faz por uma 
coletividade abstrata. Os educadores do índio têm rosto e voz; têm 
dias e momentos; têm materiais e instrumentos; têm toda uma série 
de recursos bem definidos para educar a quem vai ser um indivíduo 
de uma comunidade com sua personalidade própria e não elemento 
de uma multidão. A educação do índio, nesse sentido, não é geral e 
muito menos genérica. A educação do índio é menos parcial do que a 
nossa, aplicando-se ao ensino e aprendizagem do modo de satisfazer 
às necessidades fisiológicas, como à criação de formas de arte e 
religião. Nem por isso se tem que pensar que o processo seja 
indefinido nos seus aspectos. Tem-se aspectos e fases da educação 
indígena que requerem mais tempo do que outros, mais esforço, mais 
dedicação, tanto no ensino, como na aprendizagem. O processo não 
é indiferente. [12]. 
 

 

Contudo, a educação ofertada pelo estado brasileiro aos povos indígenas é de 

caráter indigenista, ou seja, moldada pelo padrão convencional de escola e ensino-

aprendizagem cujas dinâmicas estão comprometidas com o modelo ocidental 

eurocêntrico, assimilacionista e integracionista geralmente, como se depreende dos 

marcos legais vigentes desde Império até a República, especialmente após a criação 

do Serviço de Proteção ao Índio (SPI, 1910), da Fundação Nacional do Índio (FUNAI, 

1967) e do Estatuto do Índio, Lei 6001/1973, no período da Ditadura Militar (1964-

1985). 

A ruptura com o modelo assimilacionista / integracionista de educação indígena 

ocorreu com a promulgação da Constituição de 1988, com sistemática e importante 

atuação do Movimento Indígena a partir de década de 1970. Há, então, o 

reconhecimento legal do direito indígena a uma educação diferenciada, garantido pela 

Constituição de 1988, no Artigo 210; o que foi reforçado pela Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional (LDB nº 9.394/1996), que “é outro exemplo de conquista 

advinda dessas lutas, pois reforça esses princípios ao prever a oferta de uma 

educação escolar indígena própria e específica” [13]. 

Outro importante marco legal relativo à Educação Escolar Indígena no Brasil é 

a Lei nº 11.645/2008, que institui a obrigatoriedade do ensino da história e da cultura 

https://d.docs.live.net/db026abd711af25a/Desktop/JUSTI%C3%87A%20RESTAURATIVA%20E%20JURISPRUD%C3%8ANCIA%20COMO%20NARRATIVA%20-%20SUPERANDO%20O%20MITO%20DA%20APLICA%C3%87%C3%83O%20RESTRITA%20AOS%20CRIMES%20DE%20MENOR%20POTENCIAL%20OFENSIVO.docx#_ftn1


    

 12 

indígenas no sistema de ensino público e privado. O portal do Ministério da Educação 

do Brasil (MEC), na aba Educação Indígena, pontua as principais ações da Secretaria 

de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade (Secad) no tocante à Educação 

Escolar Indígena, conforme descrito no Quadro 1. 

 
Quadro 1- Educação Escolar Indígena – Alfabetização e Diversidade 

1. Formação inicial e continuada de professores indígenas em nível médio (Magistério 
Indígena). Esses cursos têm em média a duração de cinco anos e são compostos, em sua 
maioria, por etapas intensivas de ensino presencial (quando os professores indígenas deixam 
suas aldeias e, durante um mês, participam de atividades conjuntas em um centro de 
formação) e etapas de estudos autônomos, pesquisas e reflexão sobre a prática pedagógica 
nas aldeias. O MEC oferece apoio técnico e financeiro à realização dos cursos. 

 2. Formação de Professores Indígenas em Nível Superior (licenciaturas interculturais). 
O objetivo principal é garantir educação escolar de qualidade e ampliar a oferta das quatro 
séries finais do ensino fundamental, além de implantar o ensino médio em terras indígenas. 

3. Produção de material didático específico em línguas indígenas, bilíngues ou em 
português. Livros, cartazes, vídeos, CDs, DVDs e outros materiais produzidos pelos 
professores indígenas são editados com o apoio financeiro do MEC e distribuídos às escolas 
indígenas. 

4. Apoio político-pedagógico aos sistemas de ensino para a ampliação da oferta de 
educação escolar em terras indígenas. 

 5. Promoção do Controle Social Indígena. O MEC desenvolve, em articulação com a Funai, 
cursos de formação para que professores e lideranças indígenas conheçam seus direitos e 
exerçam o controle social sobre os mecanismos de financiamento da educação pública, bem 
como sobre a execução das ações e programas em apoio à educação escolar indígena. 

6. Apoio financeiro à construção, reforma ou ampliação de escolas indígenas. 

Fonte: Brasil, Ministério da Educação (MEC). Educação Indígena. In: 

https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=12315:educacao-

indigena&catid=282:educacao-indigena&Itemid=635. Acesso: 28/10/2025, 23:54h. 

 

Tratam-se de políticas públicas educacionais importantes, a educação escolar 

indígena ainda padece de problemas básicos e sobrevive às turvas com essas 

mesmas políticas públicas educacionais vigentes. O caminho a percorrer, em matéria 

de formação continuada de professores indígenas e de produção de material didático 

específico, é longo; embora avanços significativos sejam notados, advindos de 

experiências de licenciaturas indígenas interculturais consolidadas, por exemplo. 

Segundo Gersen Luciano Baniwa (2019) 

 
Os desafios da educação escolar indígena podem ser compreendidos 
por meio do percurso escolar do aluno: acesso, permanência, egresso 
e êxito formativo e na vida cotidiana. O sucesso do percurso formativo 
depende do sucesso no acesso e na permanência escolar e na 
posterior contribuição à sua comunidade. Neste sentido, é importante 
considerar os desafios concretos do acesso e da importância que 
podem ser organizados em três campos: i) formação de recursos 
humanos — professores, gestores e técnicos; ii) material didático; e iii) 
fortalecimento das instituições públicas de ensino — estruturas das 
escolas e dos sistemas de ensino.[14] 

https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=12315:educacao-indigena&catid=282:educacao-indigena&Itemid=635
https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=12315:educacao-indigena&catid=282:educacao-indigena&Itemid=635
https://d.docs.live.net/db026abd711af25a/Desktop/JUSTI%C3%87A%20RESTAURATIVA%20E%20JURISPRUD%C3%8ANCIA%20COMO%20NARRATIVA%20-%20SUPERANDO%20O%20MITO%20DA%20APLICA%C3%87%C3%83O%20RESTRITA%20AOS%20CRIMES%20DE%20MENOR%20POTENCIAL%20OFENSIVO.docx#_ftnref3


    

 13 

 

 

Deste modo, observam-se progressos importantes, a partir dos anos 2000, 

quanto à criação das licenciaturas interculturais indígenas em vários estados da 

federação do Brasil, conforme descrito no Quadro 2. Destaca-se a Licenciatura em 

Educação Intercultural - Núcleo Intercultural de Educação Indígena Takinahakỹ, da 

Universidade Federal de Goiás (UFG), uma das primeiras iniciativas deste modelo 

educacional de licenciatura, criada em 2006, para atender os povos indígenas do 

Cerrado, principalmente. 

 
Quadro 2 - Das Licenciaturas Interculturais Indígenas: distribuição por IES/Estados 

Licenciatura Intercultural Indígena - Curso Presencial 
em: Ciências Matemáticas e da Natureza; Ciências 
Sociais; e Línguas, Artes e Literatura - atuar no Ensino 
Fundamental e no Ensino Médio. 

Universidade do Estado de 
Mato Grosso (Unemat) 

2001 

Licenciatura em Educação Intercultural - Núcleo 
Intercultural de Educação Indígena Takinahakỹ 

Universidade Federal de 
Goiás (UFG) 

2006 

Licenciatura Intercultural Indígena - Curso     
Presencial em: Linguagens e Códigos; Ciências 
Humanas; e, Ciências Exatas e da Natureza/para 
atuar nos anos finais   do Ensino   Fundamental   e no 
Ensino Médio. 

Fundação Universidade 
Federal do Amapá (Unifap) 

2007 

Licenciatura em Pedagogia intercultural indígena - 
Curso Presencial em Pedagogia Intercultural/para 
atuar na Educação Infantil, nos anos iniciais do Ensino 
Fundamental e no Médio   e   nas   áreas   de   serviços   
de apoio escolar. 

Universidade do Estado de 
Mato Grosso (Unemat) 

2008 

Licenciatura Formação de Professores Indígenas - 
Curso Presencial - Licenciatura em: Ciências 
Humanas   e   Sociais; Ciências   Exatas e Biológicas; 
Letras e Artes/para atuar na 2ª etapa do Ensino 
Fundamental e no Ensino Médio. 

Licenciatura 
Indígena/Universidade 
Federal do Acre (Ufac) 

2008 

Licenciatura Indígena - Curso Presencial em: 
Humanidades; Ciências; e   Linguagens   e Artes/ para 
atuar do 1º ao 9º ano do Ensino Fundamental e no 
Ensino Médio. 

Universidade Federal do 
Acre (Ufac) 

2008 

Formação Intercultural para Educadores Indígenas 
(Licenciatura) 

Universidade Federal de 
Minas Gerais (UFMG) 

2009 

Licenciatura em Educação Básica Intercultural  Universidade Federal de 
Rondônia (Unir) 

2009 

Licenciatura Intercultural Indígena Universidade Federal do 
Espírito Santo 

2010 

Licenciatura Intercultural Indígena do Sul da Mata 
Atlântica Kaingang 
 

Universidade Federal de 
Santa Catarina (UFSC) 

2011 

Licenciatura em Pedagogia Intercultural Indígena Universidade Aberta do 
Brasil (UAB) 

 

Organização: Elaborado pelas autoras, 2025. Fonte: Sanchez & Leal, 2021. 

 

 

3 A EDUCAÇÃO COM ENFOQUE INTERCULTURAL 



    

 14 

 

 

O padrão histórico de desenvolvimento da América Latina permite explicar a 

lógica no desenho das políticas para a modernização e o crescimento econômico, 

assim como sua relação com as políticas sociais e, nesse contexto, as políticas 

culturais e educativas. O processo de modernização da região tem sido acompanhado 

por um contexto de dominação e dependência do exterior, que influencia o modelo de 

desenvolvimento econômico e determina o papel do Estado e sociedade civil 

organizada frente às tensões sociais e às pressões externas.   

As sociedades latino-americanas se caracterizam pela desigualdade 

socioeconômica, juntamente com a diversidade cultural; constituem-se como 

sociedades heterogêneas, cujas tensões, decorrentes desses dois fatores, conduzem 

à discriminação e à exclusão, particularmente dos povos indígenas, em todos os 

âmbitos. Esses antagonismos sociais são complexos e, em parte, se explicam pela 

própria história dos povos indígenas, pelas suas relações com as sociedades 

nacionais e pela lógica de seus próprios ritmos temporais, que se articulam a partir de 

elementos como a língua, as tradições, os costumes etc., e, por sua vez, mantêm 

vigentes suas identidades e culturas.  

A organização, pressão e visibilidade que os povos indígenas adquiriram desde 

meados do século XX como atores sociais, no panorama latino-americano, vai além 

de sua importância numérica, é histórica. A visibilidade desses povos levou à 

elaboração de uma profusa normatividade em relação aos seus direitos, entre os quais 

também está explicar como o projeto educativo, desenhado para eles, fica circunscrito 

aos projetos educativos nacionais; no melhor dos casos, trata-se uma variante 

educativa com um fundo de hegemonia cultural por parte das sociedades nacionais. 

A educação indígena, em seu percurso histórico, empreendeu um processo de 

assimilação e avassalamento cultural em nome do desenvolvimento e da 

modernização. Inicialmente, direcionou-se para que os povos indígenas superassem 

o “atraso” em que viviam (Bonfil, 1970); para tanto, teriam que deixar de ser ‘índios’. 

No Brasil, essa direção foi marcada por uma política indigenista fortemente 

integracionista característica do chamado período tutelar (1910-1988).   

O enfoque bilíngue bicultural no projeto de educação para os povos indígenas, 

desde sua concepção, estabelece uma relação de domínio, a língua indígena se 

transforma em um instrumento para a aquisição da língua nacional e ‘aculturação’. 



    

 15 

Nesse sentido, o projeto de educação indígena tem reproduzido o colonialismo, a 

exploração econômica e a mudança cultural, pois, os planos e programas são 

nacionais e se aplicam à população indígena, passando por cima de sua cultura, 

língua e organização.   

 
No es suficiente hablar únicamente de diversidad cultural o diversidad 
lingüística, sino que éstas interseccionan con otras formas de 
distinción – a veces privilegios, otras discriminaciones y opresiones-, 
entre las cuales el racismo es la más conocida, pero éste no opera 
aislado, sino que se conjuga con prácticas clasistas, etcétera, en el día 
a día [15]. 
 
 

O enfoque intercultural deriva e é produto da história de resistência e defesa 

do próprio indígena em face do alheio, isto é, frente à cultura dos outros, que revela a 

coexistência em contextos de diversidade cultural. Frente ao processo de 

globalização, as identidades indígenas se reafirmaram. A redefinição dos diferentes 

enfoques da educação indígena resultou de suas lutas por direitos específicos, entre 

os quais, o direito à diferença, que vai muito além da aprendizagem da língua nacional 

como segunda língua. 

A educação destinada aos povos indígenas tem estado permanentemente à 

mesa de discussão, assim como tudo o que os envolve. A educação indígena, vista 

como conquista, refere-se ao plurilinguismo e à multietnicidade; além da aceitação de 

que ambos são expressão de diferentes culturas que exigem reconhecimento, na 

perspectiva de intercâmbios e diálogos mútuos; e, no âmbito educativo, visa fortalecer 

a relação entre educação e diversidade cultural.   

Essa perspectiva apresenta um novo desafio, que, ao colocar em contato as 

diferentes configurações socioculturais, enfrenta a perda, substituição ou submissão 

de uma cultura sobre a outra, por que embora estejam sendo gestadas novas políticas 

públicas e paradigmas educativos, a partir da interculturalidade, assume-se um 

processo para a formação das novas gerações na aprendizagem dos traços 

socioculturais de seu meio, no reconhecimento e respeito do outro e, sobretudo, na 

convivência na diversidade com pleno respeito à sua identidade e à dos outros; isto 

é, busca-se a formação e o desenvolvimento da população indígena em um contexto 

de equidade e de reconhecimento da diversidade cultural.   

A perspectiva intercultural nunca foi proposta como substituta da bilíngue, mas 

sim como uma forma de tornar o enfoque mais abrangente e enriquecê-lo, porque o 



    

 16 

idioma nativo funciona como compêndio simbólico da cultura, por isso a sua 

importância para o processo de desenvolvimento de uma Educação Intercultural 

Bilíngue (EIB), o que implica manter a língua materna e adquirir a língua nacional. 

 

Quadro 3 – Educação Indígena na América Latina: aproximações entre Brasil e México 

Enfoques da Educação Indígena 

Assimilacionista / Integracionista 
Assimilação e/ou desaparecimento 
Imposição da cultura dominante 

Marginalização 
Exclusão 
Instituição escolar como veículo para a 
homogeneização cultural. 

Bicultural 
Déficit e carências 

Compensação / Segmentação   
Fornecer o capital cultural mínimo por meio de 
adequações e simplificação dos conteúdos 
curriculares. 

Multicultural 
Integração 
Exacerba a diferença, tantos tipos de 
escolas quanto diferentes. 

Sintetiza diversidade com desigualdade, 
Diversidade como uma situação de déficit, pobreza 
e escasez. 

Intercultural   
Inclusão   
Escolarização dos diferentes 

Pluralidade cultural (económica, social e cultural). 
Diálogo, respeito e reconhecimento da diversidade. 

Fonte: Elaborado pelas autoras, 2025. 

 

Sem deixar de reconhecer o impacto dos processos de ‘aculturação’ e da 

educação indígena homogeneizadora, é inegável que a manifestação do “indígena” é 

persistente, o que levou vários países da região a reconhecerem seu caráter 

multiétnico em suas constituições. Os avanços na legislação nacional têm como 

premissa o desenvolvimento social e democrático, sobretudo pelos movimentos 

indígenas e da sociedade civil organizada, que exerceram e continuam exercendo 

pressão, nos âmbitos internacional e nacional, pelo reconhecimento da diversidade 

cultural e seus direitos. Em consequência, gerou-se uma normativa de recuperação 

da discussão em torno dos direitos dos povos indígenas, o que levou à modificação 

da legislação em algumas nações ou ao planejamento de políticas específicas em 

atenção a esses acordos. 

 

 

3.1 O CASO DO MÉXICO  

 

 

No caso do México, os termos multiculturalidade e interculturalidade se 

contrapõem, a primeira se entende como a situação de facto; a segunda como a 



    

 17 

desejada. Depois da emergência do Exército Zapatista de Libertação Nacional, o 

Executivo propôs uma iniciativa de Reforma Constitucional na qual se consigna a 

proibição da discriminação e estabelece que a nação tem uma composição 

pluricultural; se reconhecem os direitos indígenas à livre determinação e autonomia 

para perpetuar sua cultura e identidade; e se garantem a escolaridade, o incremento 

dos níveis educativos e a educação bilíngue intercultural (Câmara dos Deputados do 

H. Congresso da União, 2024). No Brasil, com o fim da Ditadura Militar em 1985 e a 

reunião da Assembleia Nacional Constituinte de 1987, paralelamente a uma 

importante atuação do Movimento Indígena em todo o processo, a Constituição de 

1988 reconheceu aos indígenas os mesmos direitos. 

No México, a dinâmica demográfica refere uma importante presença indígena 

no censo de 2020, 23,2 milhões de pessoas se identificavam como indígenas, o que 

equivale a 19% da população (INEGI, 2020). As mudanças constitucionais no âmbito 

da cultura e da educação não relatam que as condições materiais e culturais dos 

povos indígenas tenham melhorado; mas, evidenciam baixa qualidade de vida, 

pobreza extrema e um forte atraso nos índices educativos em relação à média 

nacional. No caso do Brasil, houve um crescimento significativo da população 

indígena após as conquistas de 1988. Contudo, ainda vigoram baixos índices 

educativos, assim como de acesso à saúde e à rede básica de saneamento básico. 

Conforme Simoni, Guimarães e Santos (2022), 

 
Ao se abordar os resultados do censo de 2022 acerca da população 
indígena no Brasil, com seu montante superior a 1,5 milhão, é 
imprescindível considerar os quantitativos registrados nos 
recenseamentos anteriores de uma perspectiva comparativa: 294.148 
em 1991; 734.127 em 2000; e 896.917 em 2010. Desse modo, a 
população indígena em 2022 é quase seis vezes maior que na década 
de 1990 e quase o dobro em relação a 2010. Se, em 2010, a 
população indígena constituía 0,4% da população nacional, passou a 
0,8% em 2022.[15] 
 
 

Mesmo com a ampliação da cobertura na educação foi ampliada, há uma 

porcentagem importante de pessoas indígenas excluídas da educação formal, por 

diversas razões: pobreza, dificuldades de acesso, comunidades dispersas, falta de 

escolas ou recursos para frequentar etc. Das pessoas com 15 anos ou mais que não 

sabem ler e escrever, 4 em cada 100 são homens e 6 em cada 100 são mulheres 

(INEGI, 2022). No que diz respeito à população indígena, o analfabetismo aumenta 



    

 18 

para 20% nesse grupo populacional: 43,2% são mulheres e 23,9% são homens. Da 

população indígena de 15 anos ou mais, 11,3% são mulheres e 7,4% são homens 

(INEGI, 2022). 

Nesse sentido, a política educacional aponta que não existe uma única 

identidade mexicana, portanto, a educação deve contribuir para reduzir as 

desigualdades, em direção à coesão social e eliminação de preconceitos e 

discriminação, para que a coexistência entre culturas diferentes ocorra em termos de 

igualdade, respeito e tolerância. Nesse sentido, Olivé propõe que, além de exigir a 

tolerância, o sistema educacional nacional deve promover o respeito a todas as 

formas culturais de vida presentes no país e, mais ainda, deve promover a anti-

intolerância como parte das condições de convivência harmoniosa entre 

comunidades. 

A educação intercultural marcou critérios para padronizar as práticas em 

contextos de diversidade cultural, o que é um disparate, porque toda prática é única. 

Na realidade, administram a desigualdade e a diversidade por que atendem a 

problemas estruturais que não se resolvem na instituição escolar. Na educação, 

podem construir respostas situadas e pertinentes às diferenças nas relações de 

alteridade, e não apenas o repertório que estabelece as políticas de reconhecimento 

e de conhecimento, mas determinam a possibilidade de estabelecer o diálogo cultural 

e de saberes entre iguais. 

Na Nova Escola Mexicana (NEM) a proposta curricular estabelece uma 

perspectiva integradora do conhecimento como uma totalidade, organizada em quatro 

campos formativos e sete eixos articuladores com olhar de totalidade e interdisciplinar. 

A interculturalidade crítica é considerada como um dos sete eixos articuladores do 

Plano de estudos para a educação pré-escolar, primária e secundária: 

 
Estos ejes articuladores conectan los contenidos de diferentes 
disciplinas dentro de un campo de formación y, al mismo tiempo, […] 
Esta doble conexión favorece la integración del proceso de 
aprendizaje propiciando un conjunto de saberes que le dan significado 
a los contenidos aprendidos.[16] 
 
 

CONCLUSÃO 

 

 

É importante recordar que o conceito de interculturalidade, gestado em 



    

 19 

contextos de educação bilíngue, parte dos povos indígenas quanto à sua diversidade 

histórica, cultural, linguística, organizacional, cosmogônica etc.; como recurso na 

busca da equidade sob o pressuposto de um diálogo cultural entre iguais, na 

perspectiva dos direitos humanos universais. Um dos aspectos relevantes, que se 

potencializa na perspectiva intercultural, é a revitalização cultural, que implica a 

articulação dos povos indígenas e as comunidades étnicas com o resto da sociedade. 

Ter como ponto de partida seus conhecimentos e práticas permite ter acesso a outros 

conhecimentos, transmiti-los e compartilhá-los – e ambos os lados têm muito a ganhar 

com essas trocas de conhecimentos e perspectivas de mundo. 

Entre os principais problemas da educação indígena, no âmbito dos processos 

cotidianos em sala de aula, decorrem de práticas discriminatórias, excludentes e 

racistas, que fragilizam a identidade, o idioma e o respeito pelo que é próprio de um 

povo. Também é pertinente destacar que a cobertura é deficiente, não se tem acesso 

a todos os níveis educativos e existem marcadas diferenças com relação ao gênero, 

acessibilidade, distâncias geográficas etc. Desta realidade, verifica-se a baixa 

qualidade da educação, que continua com tendências assimilacionistas e um currículo 

inadequado, além de escassez de materiais didáticos. 

Desde a perspectiva formal e teórica, a interculturalidade parece uma 

abordagem promissora para a atenção às necessidades e dificuldades dos povos 

indígenas, mas, na prática ainda há muito a concretizar. E, com as devidas ressalvas, 

e o reconhecimento das diferentes realidades, esta máxima se aplica a ambos os 

países, Brasil e México. O fato é que a história de exclusão, opressão e imposição 

sociocultural e educacional aos povos indígenas das Américas portuguesa e española 

guardan mais semelhaças entre si do que se imagina ou pode imaginar um observador 

desatento. 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

AGUADO, T. (2021) Educación intercultural en la práctica escolar. Cómo hacerla 
posible, en Profesorado. Revista de currículu u formación del profesorado, v. 25, 
n. 3, noviembre, 2021. 



    

 20 

ARÓSTEGUI, J. La investigación histórica: teoría y método. Barcelona: Crítica, 
2001. 

BANIWA, G. Educação escolar indígena no século XXI: encantos e 
desencantos.1. ed. — Rio de Janeiro: Mórula, Laced, 2019. 

BONFIL, B. G. Del indigenismo de la revolución a la antropología crítica en 
WARMAN, A. De eso que llaman antropología. 1970. México. Ed. Nuestro Tiempo. 

BRASIL. Ministério da Educação (MEC). Educação Indígena. In: 
https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=12315:edu
cacao-indigena&catid=282:educacao-indigena&Itemid=635. Acesso: 28/10/2025, 
23:54h. 

BUDAR, L., MESEGUER, S., CEBALLOS, D., MATEOS, L., DIETZ, G. 
Intercuturalidad e interseccionalidad en la educación superior: hacia una normativa 
diversificada para la Universidad Veracrzana, Eduscientia Divulgación de la 
Ciencia Educativa v. 10, 2022, pp. 141-160. 

Diario Oficial de la Federación. Decreto que declara reformado, adicionado y 
derrogado el Art. 2º de la Constitución de los Estados Unidos Mexicanos em 
matéria de pueblos y comunidades indígenas y afromexicanos. 2024. México: 
Cámara de Diputados del H. Congreso de la Unión. 

DÍAZ-POLANCO, H. Elogio de la diversidad. Globalización, multiculturalismo y 
etnofagia. 2006. México: Siglo XXI Editores. 

DIETZ, G. Interculturalidad: una aproximación antropológica. En: Perfiles 
educativos, v. XXXIX, n 156. 2017.  

DIETZ, G. Interculturalidad: una perspectiva antropológica. In: ______.  2025. 
México: Universidad Iberoamericana León. 

DIETZ, G. La interculturalidad como herramienta analítica y como propuesta 
educativa. México: Universidad Iberoamericana León, 2025. 

DIETZ, G., MATEOS, S. Interculturalidad y educación intercultural. México: SEP, 
2017. p. 191-210. 

ECHEVERRÍA, B. Modernidad y blanquitud. México: Era, 2010. 

INEGI, (2022) La población indígena em México. Disponible em: 
https://beta.cuentame.inegi.org.mx/explora/poblacion/pueblos_indigenas/. 

INEGI, La población indígena em México. 2022. Disponible em: 
https://beta.cuentame.inegi.org.mx/explora/poblacion/pueblos_indigenas/. 

KARAJÁ, V. H. M.; CUNHA, M. B.; HERBETTA, A. Implementação de Ações 
Afirmativas (e Cotas) para estudantes indígenas em duas universidades públicas 
goianas: Os casos da UFG e da UEG. In: BICALHO, P. S. S., MOURA, M. O., 
KARAJÁ, V. H. M. (Orgs.) Povos Originários: Goiás+300: reflexão e 

https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=12315:educacao-indigena&catid=282:educacao-indigena&Itemid=635
https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=12315:educacao-indigena&catid=282:educacao-indigena&Itemid=635
https://beta.cuentame.inegi.org.mx/explora/poblacion/pueblos_indigenas/
https://beta.cuentame.inegi.org.mx/explora/poblacion/pueblos_indigenas/


    

 21 

ressignificação. Vol. 6. Goiânia, GO: Edições Goiás +300. Coordenadores da 
coleção: Jales Mendonça, Nilson Jaime (editor-geral). 

LENKERSDORF, C. Aprender a escuchar. Enseñanza maya tojolabales. 2008. 
México: Plaza y Valdés Editores. 

LÓPEZ BÁRCEMAS, F. Reforma indígena: el ruído y las nueces, em 
Desinformémonos, 9 de febrero 2024. Disponible em: 
https://desinformemonos.org/reforma-indigena-el-ruido-y-las-nueces/.  

LÓPEZ, B. F. Reforma indígena: el ruído y las nueces, en Desinformémonos, 9 de 
febrero 2024. Disponible em: https://desinformemonos.org/reforma-indigena-el-ruido-
y-las-nueces/. 

LYOTARD, J-F. A Condição Pós-Moderna. Lisboa: Gradiva, 1987. 

MELIÀ, B. Educação Indígena e Alfabetização. São Paulo: Loyola, 1979. 

OLIVÉ, L. Inter-culturalismo y justicia social. 2004. México, UNAM. 

OLIVEIRA, N. C. L. Das Diretrizes à Sala de Aula: O Documento Curricular para 
Goiás e os Indígenas nos anos finais do Ensino Fundamental. Dissertação de 
Mestrado, Programa de Pós-Graduação Territórios e Expressões Culturais no 
Cerrado da Universidade Estadual de Goiás. Anápolis: UEG, 2025.  

ORTÍZ, F. Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar. Caracas: Biblioteca 
Ayacucho, 2002. 

PÉREZ, P. K. Aproximaciones al concepto de minoría. FISS, O. Grupos y cláusula 
de protección. GARGARELLA, R. Derecho y grupos desaventajados. 1999. 
Barcelona: Gedisa, pp. 245-264. 

PLÁ, S. Interculturalidades y currículum en América Latina, en Epistemologías e 
interculturalidad en educación. 2022. México: ISUE, UNAM, p. 291-316. 

SANCHEZ, L. M. C.; LEAL, F. S. F. Licenciatura em Educação Básica Intercultural: 
avanços, desafios e potencialidades na formação superior de professores indígenas. 
Rev. bras. Estud. pedagog., Brasília, v. 102, n. 261, p. 357-375, maio/ago. 2021. 

SIMONI, A. T. GUIMARÃES, B. N. SANTOS, R. V. “Nunca mais o Brasil sem nós”: 
povos indígenas no Censo Demográfico 2022. Cad. Saúde Pública, 2024; 
40(4):e00232223, p. 1-4. 

TIRZO, G. J. Encuentros, preguntas y desafíos de la interculturalidad y el currículum 
en la educación pública mexicana, en Educación en movimiento, vol. 2, n. 22, 
octubre 2023, p. 4-10. 

UNESCO. La educación en un mundo plurilingüe. 2003. París, UNESCO. 

WALSH, C. Entretejiendo lo pedagógico y lo decolonial: luchas, caminos y 
siembras de reflexión-acción para resistir, (re)existir y (re)vivir. 2017. Colombia: 
Ed. Alternativas. 

https://desinformemonos.org/reforma-indigena-el-ruido-y-las-nueces/
https://desinformemonos.org/reforma-indigena-el-ruido-y-las-nueces/
https://desinformemonos.org/reforma-indigena-el-ruido-y-las-nueces/


    

 22 

WALSH, C. Pedagogías decoloniales. Prácticas insurgentes de resistir, 
(re)existir y (re)vivir. 2003. Quito: Abya Yala. 

 

[1] PÉREZ, P. K. Aproximaciones al concepto de minoría. FISS, O. Grupos y cláusula de protección. 
GARGARELLA, R. Derecho y grupos desaventajados. 1999. Barcelona: Gedisa, pp. 247. 
[2] TIRZO, G. J. Encuentros, preguntas y desafíos de la interculturalidad y el currículum en la educación 
pública mexicana. En: Educación en movimiento, vol. 2, n. 22, octubre 2023, p. 6. 
[3] BUDAR, L., MESEGUER, S., CEBALLOS, D., MATEOS, L., DIETZ, G. Intercuturalidad e 
interseccionalidad en la educación superior: hacia una normativa diversificada para la Universidad 
Veracrzana, Eduscientia Divulgación de la Ciencia Educativa v. 10, 2022, p. 147. 
[4] PLÁ, S. Interculturalidades y currículum en América Latina, en Epistemologías e interculturalidad 
en educación. 2022. México: ISUE, UNAM, p. 294. 
[5] Idem, Ibidem. 
[6] WALSH, C. Entretejiendo lo pedagógico y lo decolonial: luchas, caminos y siembras de 
reflexión-acción para resistir, (re)existir y (re)vivir. Colombia: Ed. Alternativas, 2017, p. 25. 
[7] KARAJÁ, V. H. M.; CUNHA, M. B.; HERBETTA, A. Implementação de Ações Afirmativas (e Cotas) 
para estudantes indígenas em duas universidades públicas goianas: Os casos da UFG e da UEG. In: 
BICALHO, P. S. S., MOURA, M. O., KARAJÁ, V. H. M. (Orgs.) Povos Originários. Goiás+300: reflexão 
e ressignificação. V. 6. Goiânia, GO: Edições Goiás +300. Coordenadores da coleção: Jales Mendonça, 
Nilson Jaime (editor-geral). p. 329-330. 
[8] ARÓSTEGUI, J. La investigación histórica: teoría y método. Barcelona: Crítica, 2001, p. 134. 
[9] ECHEVERRÍA, B. Modernidad y blanquitud. México: Era, 2010, p. 22. 
[10] DIETZ, G. Interculturalidad: una aproximación antropológica. En: Perfiles educativos, v. XXXIX, 
n 156. 2017, p. 197. 
[11] Idem, Ibidem. 
[12] MELIÀ, B. Educação Indígena e Alfabetização. São Paulo: Loyola, 1979, p. 10. 
[13] OLIVEIRA, N. C. L. Das Diretrizes à Sala de Aula: O Documento Curricular para Goiás e os 
Indígenas nos anos finais do Ensino Fundamental. Dissertação de Mestrado, Programa de Pós-
Graduação Territórios e Expressões Culturais no Cerrado da Universidade Estadual de Goiás. 
Anápolis: UEG, 2025. p. 22. 
[14] BANIWA, G. Educação escolar indígena no século XXI: encantos e desencantos.1. ed. — Rio 
de Janeiro: Mórula, Laced, 2019, p. 24. 
[15] SIMONI, A. T. GUIMARÃES, B. N. SANTOS, R. V. “Nunca mais o Brasil sem nós”: povos indígenas 
no Censo Demográfico 2022. Cad. Saúde Pública, 2024; 40(4):e00232223, p. 2. 
[16] DIETZ, G. La interculturalidad como herramienta analítica y como propuesta educativa. 
México: Universidad Iberoamericana León, 2025, p. 31. 
 

https://d.docs.live.net/db026abd711af25a/Desktop/JUSTI%C3%87A%20RESTAURATIVA%20E%20JURISPRUD%C3%8ANCIA%20COMO%20NARRATIVA%20-%20SUPERANDO%20O%20MITO%20DA%20APLICA%C3%87%C3%83O%20RESTRITA%20AOS%20CRIMES%20DE%20MENOR%20POTENCIAL%20OFENSIVO.docx#_ftnref1
https://d.docs.live.net/db026abd711af25a/Desktop/JUSTI%C3%87A%20RESTAURATIVA%20E%20JURISPRUD%C3%8ANCIA%20COMO%20NARRATIVA%20-%20SUPERANDO%20O%20MITO%20DA%20APLICA%C3%87%C3%83O%20RESTRITA%20AOS%20CRIMES%20DE%20MENOR%20POTENCIAL%20OFENSIVO.docx#_ftnref4
https://d.docs.live.net/db026abd711af25a/Desktop/JUSTI%C3%87A%20RESTAURATIVA%20E%20JURISPRUD%C3%8ANCIA%20COMO%20NARRATIVA%20-%20SUPERANDO%20O%20MITO%20DA%20APLICA%C3%87%C3%83O%20RESTRITA%20AOS%20CRIMES%20DE%20MENOR%20POTENCIAL%20OFENSIVO.docx#_ftnref5
https://d.docs.live.net/db026abd711af25a/Desktop/JUSTI%C3%87A%20RESTAURATIVA%20E%20JURISPRUD%C3%8ANCIA%20COMO%20NARRATIVA%20-%20SUPERANDO%20O%20MITO%20DA%20APLICA%C3%87%C3%83O%20RESTRITA%20AOS%20CRIMES%20DE%20MENOR%20POTENCIAL%20OFENSIVO.docx#_ftnref3

