
    

1 

 
ETNOECONOMIA QUILOMBOLA DESDE O BRASIL: entraves para a exploração e 

proteção do patrimônio cultural 

 
QUILOMBOLA ETHNOECONOMY FROM BRAZIL: obstacles to the Exploitation and 

Protection of Cultural Heritage 
 

Thiago Henrique Costa Silva1 

Maria Cristina Vidotte Blanco Tárrega2 

Diego Fernando Téllez Bernal3 

 

SÚMÁRIO: Introdução. 1. Territórios imateriais e o patrimônio cultural quilombola no 

ordenamento jurídico. 2. O saber, viver e o fazer quilombola em disputa: de bens culturais 

à bens de mercado 3. O caso dos Kalungas de Goiás: desafios para pensar a 

etnoeconomia no Brasil. Considerações Finais. Referências Finais. 

 

RESUMO: A valorização contemporânea das culturas tradicionais tem evidenciado a 
relevância dos modos de vida, dos saberes e das práticas produtivas dos povos e 
comunidades quilombolas como parte integrante do patrimônio cultural brasileiro. No 
entanto, persiste uma tensão entre o reconhecimento jurídico desses bens e a efetiva 
proteção e integração de suas dimensões econômicas e simbólicas. O problema central 
da pesquisa consiste em compreender quais são os entraves jurídicos e institucionais 
que limitam a exploração sustentável e a proteção efetiva do patrimônio cultural 
quilombola, especialmente frente à ausência de uma articulação entre o direito cultural, 
o direito agrário e a economia solidária. A investigação adota método qualitativo, de 
caráter bibliográfico e analítico, sustentando-se em uma leitura crítica das políticas 
culturais e territoriais brasileiras à luz do conceito de etnodesenvolvimento, formulado 
por Batalla (1982), Stavenhagen (1985) e Little (2002), e do conceito de etnoeconomia. 
Esses referenciais permitem compreender a economia quilombola como prática de 
autonomia produtiva, cultural e comunitária, fundada na reciprocidade e na função social 
da cultura. Conclui-se que a efetividade dos direitos quilombolas exige uma revisão da 
dogmática jurídica e a adoção de um paradigma intercultural, em que o patrimônio 
cultural seja reconhecido como instrumento de respeito e reconhecimento das 
territorialidades, dignidade coletiva e emancipação decolonial.  
 

 
1 Doutor em Agronegócio (UFG). Doutorando e Mestre em Direito Agrário (UFG). Professor Adjunto na 
Universidade Estadual de Goiás, Morrinhos, Goiás, Brazil. É professor permanente no Programa de Pós-
Graduação em História (UEG) e professor visitante no Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em 
Direitos Humanos (UFG). E-mail: thiagocostasilva@ueg.br. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-2916-6587. 
2 Doutora e Mestre em Direito (PUC-SP). Graduada em Ciências e Letras Jurídicas (UNESP). Professora 
Titular na Universidade Federal de Goiás. Goiânia, Goiás, Brazil. É professora permanente no Programa 
de Pós-Graduação em Direito Agrário (UFG) e em Direitos Coletivos e Cidadania da Universidade de 
Ribeirão Preto. Bolsista produtividade do CNPQ. E-mail: mariacristinavidotte@ufg.br. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-4805-4345. 
3 Doutor em Desenvolvimento e Cooperação Internacional pela Universidade de Múrcia (Espanha). Mestre 
em Gestão e Planejamento do Desenvolvimento Local pela Universidade de Múrcia (Espanha). Graduado 
em Comunicação Social e Jornalismo pela Universidade do Quindío (Colômbia). Diretor da Especialização 
em Educação, Cultura e Política na Universidade Nacional Aberta e a Distância – UNAD Colômbia. E-mail: 
diego.tellez@unad.edu.co. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0573-5092.  

mailto:thiagocostasilva@ueg.br
mailto:mariacristinavidotte@ufg.br
mailto:diego.tellez@unad.edu.co
https://orcid.org/0000-0003-0573-5092


    

2 

PALAVRAS-CHAVE: Patrimônio Cultural; Etnodesenvolvimento; Etcnoeconomia; 
Território. 
 
ABSTRACT: The contemporary appreciation of traditional cultures has highlighted the 
importance of the ways of life, knowledge, and productive practices of quilombola peoples 
and communities as integral components of Brazilian cultural heritage. However, a 
persistent tension remains between the legal recognition of these assets and the effective 
protection and integration of their economic and symbolic dimensions. The central 
research problem consists in understanding the legal and institutional obstacles that 
hinder the sustainable use and effective protection of quilombola cultural heritage, 
especially given the lack of articulation between cultural law, agrarian law, and the 
solidarity economy. The study adopts a qualitative, bibliographic, and analytical 
approach, based on a critical reading of Brazilian cultural and territorial policies 
considering the concept of ethnodevelopment, formulated by Batalla (1982), 
Stavenhagen (1985), and Little (2002), and the concept of ethnoeconomy. These 
theoretical frameworks allow an understanding of the quilombola economy as a practice 
of productive, cultural, and community autonomy, grounded in reciprocity and in the social 
function of culture. The study concludes that the effectiveness of quilombola rights 
requires a revision of legal dogmatics and the adoption of an intercultural paradigm in 
which cultural heritage is recognized as an instrument of respect for territorialities, 
collective dignity, and decolonial emancipation. 
 
KEYWORDS: Cultural Heritage; Ethnodevelopment; Ethnoeconomy; Territory. 
 

INTRODUÇÃO 

 
Os processos econômicos desenvolvidos por comunidades culturalmente 

diferenciadas impõem ao Direito desafios inéditos, sobretudo quanto à tutela dos bens 

que, simultaneamente, integram o patrimônio cultural nacional e são objeto de trocas e 

circulação econômica. Essa tensão se manifesta com particular nitidez nas comunidades 

quilombolas, cujos modos de vida, saberes e práticas produtivas, reconhecidos 

constitucionalmente como expressões culturais, dependem de dimensões econômicas 

que garantem a continuidade da vida comunitária.  

A Constituição da República Federativa do Brasil de 1988 reconhece a cultura 

como direito fundamental e atribui ao Estado a proteção das manifestações dos diversos 

grupos formadores da sociedade brasileira4. Nesse cenário, as comunidades 

quilombolas assumem papel singular: são sujeitos coletivos que produzem bens de 

natureza material e imaterial, como saberes agrícolas, culinários, musicais e espirituais, 

cuja preservação é condição de sua própria existência. Apesar desse reconhecimento, 

a efetividade institucional ainda é limitada. Persistem lacunas na articulação entre o 

 
4 BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Senado Federal, 1988. 

 



    

3 

direito cultural, o direito agrário e os instrumentos relacionados à economia solidária, o 

que evidencia a dificuldade de integrar cultura, território e atividades produtivas em um 

mesmo marco jurídico. 

É nesse contexto que esta pesquisa se insere, abordando a etnoeconomia 

quilombola como conjunto de práticas econômicas e simbólicas que sustentam a vida 

coletiva. Por recorte empírico e temático, elege-se o território Kalunga, localizado no 

norte de Goiás, considerado o maior território quilombola do país, cuja organização social 

ilustra de forma concreta a interdependência entre cultura, economia e território. 

O problema de pesquisa concentra-se em compreender de que maneira o 

ordenamento jurídico brasileiro pode assegurar a proteção e a valorização do patrimônio 

cultural quilombola, considerando suas especificidades econômicas, simbólicas e 

territoriais. Parte-se da hipótese de que a dogmática jurídica ainda não oferece respostas 

adequadas à natureza híbrida desses bens, pertencentes à coletividade, mas também 

envolvidos em relações de troca que dialogam com a economia de mercado. 

O objetivo geral consiste em analisar, sob perspectiva jurídico-constitucional, 

como o conceito de etnoeconomia contribui para a proteção dos direitos culturais e 

territoriais das comunidades quilombolas, tomando o povo Kalunga como referência 

empírica. Para isso, examinam-se o enquadramento jurídico da cultura como direito 

coletivo e fundamental; o reconhecimento do patrimônio cultural quilombola como bem 

coletivo com respaldo constitucional; as bases teóricas do etnodesenvolvimento e da 

etnoeconomia para uma hermenêutica intercultural, orientada pela função social da 

cultura e do território; e, por fim, as tensões observadas no caso Kalunga entre 

reconhecimento jurídico, patrimonialização e autonomia comunitária na gestão de seus 

bens. 

O referencial teórico apoia-se nas formulações de Batalla5, Stavenhagen6 e 

Little7, que tratam do etnodesenvolvimento como expressão da autodeterminação 

cultural e econômica de povos tradicionais, e em Cavalcanti, que concebe a 

etnoeconomia como prática de autonomia produtiva e comunitária fundada na 

reciprocidade e na função social da cultura. Esse arcabouço permite examinar de que 

forma o Direito pode superar a dicotomia entre o público e o privado, reconhecendo nas 

 
5 BATALLA, Guillermo Bonfil. El etnodesarrollo: sus premisas jurídicas, políticas y de 
organización. América Latina: Etnodesarrollo y Etnocidio, Ediciones FLACSO, Colección, v. 25, 1982. 
6 STAVENHAGEN, Rodolfo. Etnodesenvolvimento: uma dimensão ignorada no pensamento 
desenvolvimentista. Anuário antropológico, v. 9, n. 1, p. 11-44, 1985. 
7 LITTLE, Paul E. Etnodesenvolvimento local: autonomia cultural na era do neoliberalismo global. Tellus, 
p. 33-52, 2002. 



    

4 

práticas quilombolas uma racionalidade jurídica própria, orientada pela memória, pela 

solidariedade e pela organização coletiva. 

A metodologia adotada é qualitativa, de caráter exploratório e bibliográfico, 

organizada em três etapas complementares. A primeira compreende a análise 

documental e normativa da legislação constitucional e infraconstitucional relacionada aos 

direitos culturais, territoriais e à proteção do patrimônio quilombola, incluindo a 

Constituição de 1988, o Decreto nº 6.040/2007 e normativas do IPHAN e da Fundação 

Palmares. A segunda etapa envolve revisão bibliográfica sistemática de autores que 

discutem etnodesenvolvimento e etnoeconomia, buscando categorias analíticas capazes 

de sustentar a interpretação da cultura como direito coletivo. A terceira etapa 

corresponde à análise empírica do território Kalunga, tomado como estudo de caso, 

mediante exame de relatórios institucionais, pesquisas acadêmicas e registros de 

políticas públicas relacionadas ao etnodesenvolvimento. O percurso metodológico 

articula direito, cultura e território, favorecendo a compreensão da etnoeconomia 

quilombola como expressão da função social da cultura e da autonomia produtiva 

comunitária. 

 

1 TERRITÓRIOS IMATERIAIS E O PATRIMÔNIO CULTURAL QUILOMBOLA NO 

ORDENAMENTO JURÍDICO BRASILEIRO 

 

O direito à cultura, reconhecido como direito fundamental pela Constituição de 

1988, marca a redemocratização e o fortalecimento de um Estado que se pretende plural. 

Os artigos 215 e 216 romperam com uma tradição que restringia a cultura ao campo das 

belas-artes, incorporando-a como expressão da identidade, da ação e da memória dos 

grupos que compõem o povo brasileiro. Por interpretação ampliada, a Carta afirma a 

cultura como bem comum, de caráter material e imaterial, vinculando sua proteção à 

dignidade humana e aos direitos universais8. 

Nesse sentido, a cultura abrange mais do que a criação artística: envolve modos 

de viver, organizar-se e atribuir sentido ao mundo. Ela preserva identidades coletivas e 

orienta as relações entre povos e territórios. Com esse entendimento, o dever estatal 

não é apenas o de preservar bens, mas o de assegurar condições para que comunidades 

historicamente subalternizadas possam re-existir segundo suas próprias cosmovisões, 

reconhecendo a importância de suas trajetórias e formas de vida. 

 
8 BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Senado Federal, 1988. 



    

5 

O Decreto nº 6.040/2007 consolidou esse movimento ao reconhecer povos e 

comunidades tradicionais como grupos que se autoidentificam e se organizam em torno 

de seus territórios e modos de vida. A autodefinição desloca o eixo decisório, reafirmando 

a pluralidade de identidades — quilombolas, indígenas, ribeirinhos, extrativistas e outros 

grupos — e seus saberes como bens culturais9. Nesse quadro, o território assume papel 

central, pois é simultaneamente espaço produtivo e simbólico. Teoricamente, apresenta-

se como categoria estruturante da identidade coletiva10, uma vez que o espaço integra a 

memória e a vida social, e não apenas serve de suporte físico para bens materiais11. 

O patrimônio pode ser compreendido como sistema vivo de sentidos, no qual o 

Direito atua como mediador entre dimensões simbólicas, políticas e econômicas. A partir 

dessa perspectiva, Maria Cristina Tárrega propõe que bens culturais sejam entendidos 

como formas de vida e de autonomia, e não como objetos estáticos sujeitos à intervenção 

estatal12. Juliana Santilli13 amplia esse entendimento ao incluir saberes, práticas 

alimentares e ecológicas na definição de patrimônio imaterial, demonstrando que 

proteger tradições culinárias e produtivas implica reconhecer as condições que 

sustentam essas práticas. Ambas indicam que a cultura possui função social e que sua 

continuidade depende da permanência e da autodeterminação das comunidades. 

Essa concepção encontra respaldo na Declaração Universal sobre a Diversidade 

Cultural da UNESCO14, que entende a diversidade como patrimônio comum da 

humanidade e fundamento para um desenvolvimento orientado pelo respeito aos direitos 

humanos. No contexto brasileiro, tal interpretação reforça que o direito à cultura se 

efetiva apenas quando se articulam as condições territoriais que lhe dão suporte. 

O território quilombola exemplifica essa articulação. Ele é espaço de 

pertencimento e continuidade, no qual práticas sociais, espirituais e produtivas se 

 
9 BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de Desenvolvimento 
Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 8 fev. 2007. 
10 LIMA, Luana Nunes Martins. Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga: a emergência da identidade 

étnica Kalunga pelos direitos fundiários.  Anais do III Congresso Internacional de História da UFG. Jataí. 

2012. 
11 CAMPOS, Yussef Daibert Salomão de. Os conceitos de lugar e território na composição do Patrimônio 
Cultural: Quilombos e terras indígenas na Constituição Federal brasileira. Revista Tempo e Argumento, 
v. 10, n. 25, p. 99-114, 2018. 
12 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco. Comunidades quilombolas agrárias e etnodesenvolvimento: 
reflexões sobre os fundamentos jurídicos. In CUNHA, Belinda Pereira et al. Direito Agrário Ambiental. 1ª 
ed. Recife: EDUFRPE, 2016. 
13 SANTILLI, Juliana. O reconhecimento de comidas, saberes e práticas alimentares como patrimônio 
cultural imaterial. DEMETRA: Alimentação, Nutrição & Saúde, v. 10, n. 3, p. 585-606, 2015. 
14 UNESCO. Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural. Paris: Organização das Nações 

Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura, 2001. Disponível em: 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000127162. Acesso em: 17 out. 2025. 



    

6 

desenvolvem ao longo do tempo. Por isso, a patrimonialização só se legitima quando 

reconhece a historicidade da re-existência quilombola e supera visões eurocêntricas que 

privilegiam monumentos em detrimento de expressões culturais vivas15. Assim, os 

direitos territoriais quilombolas ultrapassam a perspectiva econômica da terra, 

afirmando-se como expressão da cidadania cultural, em que o território constitui espaço 

de vida, solidariedade e autonomia16,17. 

A combinação entre dimensões materiais e imateriais evidencia que a 

permanência no território é condição de continuidade das práticas culturais, espirituais e 

de re-existência18. Funari e Carvalho apresentam o conceito de patrimônio crítico para 

indicar como o Estado, ao definir o que considera digno de proteção, reproduz 

seletividades históricas. Ao aplicar esse conceito às comunidades negras, torna-se 

visível que o reconhecimento patrimonial também se relaciona à disputa por legitimidade 

e por formas de narrar o país19. 

No Brasil, observa-se a permanência de formas de colonialidade institucional no 

campo patrimonial. Os processos de reconhecimento seguem lentos e fragmentados, e 

o discurso sobre diversidade cultural nem sempre se traduz em práticas consistentes. A 

falta de integração entre o direito agrário e o direito cultural resulta em patrimonialização 

sem territorialização, o que distorce o sentido comunitário do patrimônio e o converte em 

símbolo desconectado de sua base social20,21. 

O período compreendido entre 2019 e 2022 (governo Bolsonaro) acentuou essa 

tendência, marcado pela estagnação das políticas voltadas às comunidades 

 
15 CHEIBUB, Michelle de Carvalho. Patrimônio Cultural e Comunidades Remanescentes de 
Quilombos: direitos culturais e instrumentos de proteção do IPHAN. Dissertação (Mestrado) – Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, Mestrado Profissional em Preservação do Patrimônio Cultural, 
Rio de Janeiro, 2015. 
16 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco. Comunidades quilombolas agrárias e etnodesenvolvimento: 
reflexões sobre os fundamentos jurídicos. In CUNHA, Belinda Pereira et al. Direito Agrário Ambiental. 1ª 
ed. Recife: EDUFRPE, 2016. 
17 SILVA, Andréa Gonçalves; TÁRREGA, Maria Cristina Blanco Vidotte. O patrimônio como instituição do 
estado moderno e subjetividade jurisdicional para a tutela dos direitos patrimoniais culturais quilombolas. In 
Ferreira, Heline Sivini et al. Biodiversidade, espaços protegidos e povos tradicionais. Curitiba, PR: 
CEPEDIS, 2022. 
18 CLARINDO, Maximillian Ferreira; FLORIANI, Nicolas. As particularidades da reprodução do patrimônio 
cultural da comunidade quilombola de palmital dos pretos, Campo Largo–PR. Terr@ Plural, v. 8, n. 2, p. 
423-443, 2014. 
19 FUNARI, Pedro Paulo; CARVALHO, Aline Vieira de. O patrimônio em uma perspectiva crítica: o caso do 
Quilombo dos Palmares. Diálogos, v. 9, n. 1, p. 33-47, 2005. 
20 PEREIRA, Paulo Fernando Soares. Os esquecimentos da memória: o tombamento do patrimônio 
cultural quilombola e a formulação de uma política pública. Revista de Direito da Cidade, v. 12, n. 3, p. 
1735-1757, 2020. 
21 SILVA, Andréa Gonçalves. Os limites do suporte jurídico-administrativo para proteção do direito 
patrimonial cultural dos quilombos na perspectiva do direito agrário: caso concreto do sítio histórico 
e patrimônio cultural Kalunga. 2022. Dissertação (Mestrado). Universidade Federal de Goiás. Programa 
de Pós-Graduação em Direito Agrário. Goiânia, 2022. 



    

7 

quilombolas. Houve queda expressiva dos processos de certificação e regularização 

fundiária, e a atuação de órgãos como INCRA, Fundação Cultural Palmares e IPHAN foi 

limitada por restrições orçamentárias e institucionais. Informações da CONAQ mostram 

a redução significativa das certificações em 2020, refletindo um cenário de invisibilização 

e negação das identidades quilombolas22.  

O esvaziamento orçamentário do Instituto Nacional de Colonização e Reforma 

Agrária (INCRA) e a desarticulação administrativa da Palmares e do IPHAN resultaram 

em um quadro de invisibilização estatal e de negação sistemática das identidades 

quilombolas23. 

Esse desmonte não se limitou à redução de recursos: manifestou-se também no 

discurso político. As identidades coletivas passaram a ser tratadas como “entraves ao 

desenvolvimento”, e a pauta quilombola foi rotulada como ideologia. A deslegitimação 

discursiva converteu-se em violência institucional simbólica, reforçando hierarquias 

raciais e econômicas. A substituição de especialistas por cargos de confiança e a 

politização das decisões técnicas no IPHAN aprofundaram a colonialidade institucional, 

restringindo o reconhecimento de bens culturais afro-brasileiros e interrompendo 

inventários e registros de saberes quilombolas24,25. 

A partir de 2023, com a recriação do Ministério da Igualdade Racial e a 

reorganização de instituições responsáveis pelo patrimônio cultural, observa-se um 

movimento de reconstrução. Editais foram retomados, convênios restabelecidos e o país 

voltou a dialogar com diretrizes internacionais, como as da UNESCO e da Convenção 

169 da OIT. Essa fase sinaliza transição de uma política centrada na tutela para outra 

orientada pela participação intercultural, que atribui protagonismo às próprias 

comunidades26,27. 

 
22 RAMALHO, Claudilene da Costa. Quilombo é o nosso lugar: a (re) existência quilombola no Brasil. Em 

Pauta, v. 22, n. 55, 2024. 
23 RAMALHO, Claudilene da Costa. Quilombo é o nosso lugar: a (re) existência quilombola no Brasil. Em 

Pauta, v. 22, n. 55, 2024. 
24 PEREIRA, Paulo Fernando Soares. Os esquecimentos da memória: o tombamento do patrimônio 
cultural quilombola e a formulação de uma política pública. Revista de Direito da Cidade, v. 12, n. 3, p. 
1735-1757, 2020. 
25 SILVA, Andréa Gonçalves. Os limites do suporte jurídico-administrativo para proteção do direito 
patrimonial cultural dos quilombos na perspectiva do direito agrário: caso concreto do sítio histórico 
e patrimônio cultural Kalunga. 2022. Dissertação (Mestrado). Universidade Federal de Goiás. Programa 
de Pós-Graduação em Direito Agrário. Goiânia, 2022. 
26 BRASIL. Portaria IPHAN nº 135, de 20 de novembro de 2023. Regulamenta os procedimentos de 

reconhecimento, proteção e tombamento de bens culturais relacionados à memória e aos territórios de 

comunidades quilombolas. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 21 nov. 2023. 
27 BRASIL. Plano de Ação da Política Nacional para Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiro 

e de Matriz Africana. Brasília, DF: Ministério da Igualdade Racial, 2025. 



    

8 

O conceito de etnodesenvolvimento, com base nas formulações de 

Stavenhagen28, Batalla29 e Little30, oferece aporte teórico para compreender esse 

processo. Em contraste com modelos convencionais, ele propõe que povos tradicionais 

definam suas prioridades e formas de bem viver, com autonomia na gestão de seus 

territórios e atividades econômicas. No caso quilombola, essa abordagem reafirma a re-

existência coletiva como horizonte político e a territorialidade como fundamento dessa 

existência. 

A retomada das políticas culturais e territoriais possui dimensão administrativa, 

mas também simbólica e epistêmica. O reconhecimento dos territórios quilombolas opera 

como forma de reparação e de redistribuição do poder sobre o conhecimento. Tárrega31 

e Santilli32 defendem que a efetividade do direito à cultura depende de políticas que 

democratizem a gestão do patrimônio e assegurem às comunidades a capacidade de 

narrar e administrar seus próprios bens. 

Quando interpretado de maneira sistemática, o constitucionalismo brasileiro 

aproxima-se de concepções latino-americanas de etnodesenvolvimento, vinculadas à 

autodeterminação e aos conceitos de bem viver, como o Sumak Kawsay e o Teko Porã. 

Nesse marco interpretativo, desenvolvimento deixa de ser medido unicamente por 

crescimento econômico e passa a ser entendido como a capacidade dos povos de viver 

segundo suas próprias racionalidades. Assim, o reconhecimento jurídico dos territórios 

imateriais se apresenta como política cultural e como expressão de uma concepção 

ampliada de território, em que cultura e terra se articulam como direitos coletivos33,34. 

O desafio interpretativo envolve consolidar uma hermenêutica constitucional que 

reconheça a cultura como elemento estruturante da vida democrática, e não apenas 

como referência simbólica. Nessa linha, o reconhecimento dos territórios imateriais 

representa mudança de perspectiva: o patrimônio deixa de ocupar posição acessória e 

 
28 STAVENHAGEN, Rodolfo. Etnodesenvolvimento: uma dimensão ignorada no pensamento 
desenvolvimentista. Anuário antropológico, v. 9, n. 1, p. 11-44, 1985. 
29 BATALLA, Guillermo Bonfil. El etnodesarrollo: sus premisas jurídicas, políticas y de 
organización. América Latina: Etnodesarrollo y Etnocidio, Ediciones FLACSO, Colección, v. 25, 1982. 
30 LITTLE, Paul E. Etnodesenvolvimento local: autonomia cultural na era do neoliberalismo global. Tellus, 
p. 33-52, 2002. 
31 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco. Comunidades quilombolas agrárias e etnodesenvolvimento: 

reflexões sobre os fundamentos jurídicos. In CUNHA, Belinda Pereira et al. Direito Agrário Ambiental. 1ª 

ed. Recife: EDUFRPE, 2016. 
32 SANTILLI, Juliana. O reconhecimento de comidas, saberes e práticas alimentares como patrimônio 

cultural imaterial. DEMETRA: Alimentação, Nutrição & Saúde, v. 10, n. 3, p. 585-606, 2015. 
33 STAVENHAGEN, Rodolfo. Etnodesenvolvimento: uma dimensão ignorada no pensamento 
desenvolvimentista. Anuário antropológico, v. 9, n. 1, p. 11-44, 1985. 
34 LITTLE, Paul E. Etnodesenvolvimento local: autonomia cultural na era do neoliberalismo global. Tellus, 
p. 33-52, 2002. 



    

9 

passa a ser entendido como componente ativo da cidadania plurinacional e pós-

colonial35,36. 

 

2 O SABER, O VIVER E O FAZER QUILOMBOLA EM DISPUTA: ENTRE BENS 

CULTURAIS E BENS DE MERCADO 

 

A cultura, compreendida como direito fundamental e humano, assume nas 

comunidades quilombolas uma dimensão (i)material que ultrapassa fronteiras 

tradicionais do direito. Embora o artigo 215 da Constituição de 1988 assegure o pleno 

exercício dos direitos culturais, é no cotidiano das comunidades que esse direito se 

realiza por meio do trabalho, da produção e das relações de reciprocidade. Os saberes-

fazeres quilombolas, presentes na culinária, na agricultura, no artesanato, nas festas e 

nas práticas religiosas, expressam modo próprio de organizar a economia e de conduzir 

a vida coletiva. Assim, o direito à cultura envolve também a possibilidade de produzir e 

circular bens segundo lógicas que afirmam autonomia, ancestralidade e memória. 

Nesse horizonte, Cavalcanti37 descreve a economia quilombola como uma 

etnoeconomia, baseada em princípios de solidariedade e reciprocidade, na qual o 

trabalho se vincula à preservação do território e à transmissão de saberes. As práticas 

de manejo do solo, uso das águas e coleta de frutos e sementes configuram ações 

simultaneamente econômicas e culturais, em que o fazer se converte em forma de re-

existência. Essa compreensão rompe com a lógica capitalista que separa produção e 

cultura, evidenciando que, nos quilombos, produzir implica cuidar, preservar e ensinar. 

Souza Filho38 aprofunda esse entendimento ao propor que esses saberes sejam 

reconhecidos pelo direito como bens culturais coletivos, cuja titularidade pertence às 

comunidades. Receitas, técnicas, narrativas e rituais possuem valor econômico, mas sua 

comercialização precisa respeitar o vínculo social e espiritual que lhes dá sentido. Essa 

concepção demanda superação da dicotomia entre público e privado, permitindo que 

valores simbólicos e econômicos coexistam em uma mesma estrutura normativa. O 

 
35 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco, op. cit. 
36 SILVA, Andréa Gonçalves; TÁRREGA, Maria Cristina Blanco Vidotte. O patrimônio como instituição do 
estado moderno e subjetividade jurisdicional para a tutela dos direitos patrimoniais culturais quilombolas. In 
Ferreira, Heline Sivini et al. Biodiversidade, espaços protegidos e povos tradicionais. Curitiba, PR: 
CEPEDIS, 2022. 
37 CAVALCANTI, Clóvis. Pensamento econômico, saber ecológico tradicional e etnoeconomia: uma 
proposta introdutória de nova perspectiva disciplinar. Trabalhos para Discussão, n. 110, p. 1-14, 2001. 
Disponível em: https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925. Acesso em: 17 out. 2025. 
38 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés. Bens culturais e sua proteção jurídica. Jurua Editora, 2006. 

https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925


    

10 

patrimônio cultural, nesse contexto, deixa de ser tratado apenas como bem 

individualmente tutelado e passa a expressar um modo de vida juridicamente protegido, 

cuja função social prevalece sobre o lucro. 

Essa perspectiva dialoga com o paradigma do etnodesenvolvimento discutido 

anteriormente. No contexto quilombola, o etnodesenvolvimento traduz a capacidade das 

comunidades de conduzir seus próprios processos produtivos, convertendo o território 

em espaço de soberania e o trabalho em prática de liberdade. 

A materialidade dessas ideias aparece nas experiências registradas por Silva39 

e Farias et al.40, que mostram como, no Cafundá de Astrogilda, a culinária organiza 

partilha, afeto e geração de renda, transformando o alimento em bem cultural e 

econômico. De modo semelhante, no Quilombo do Riacho, o artesanato em barro 

conserva técnicas ancestrais e se mantém como fonte de renda e identidade. Em ambos 

os casos, a economia deriva da cultura, e o lucro atua como meio de assegurar a 

continuidade da memória coletiva. Reconhecer essas práticas como economias culturais 

torna-se fundamental para compreender o papel da etnoeconomia como instrumento de 

etnodesenvolvimento41,42.  

Diante dessa realidade, a superação das ficções jurídicas que separam público 

e privado passa a ser central no constitucionalismo contemporâneo. Nas comunidades 

quilombolas, os bens culturais não integram domínio estatal nem constituem propriedade 

individual exclusiva. São bens comuns culturais, produzidos e mantidos coletivamente, 

cuja existência depende da continuidade dos vínculos sociais e territoriais que lhes dão 

sentido. Em termos jurídicos, isso exige reinterpretar o direito civil à luz da Constituição 

de 1988, considerando a dignidade humana, a função social e o pluralismo jurídico como 

referências estruturantes. Desse modo, os bens quilombolas podem ser compreendidos 

como bens de uso comum cultural, situados entre o público e o privado, regidos por 

princípios de solidariedade e cooperação43. 

 
39 SILVA, Rafaela Paula da et al. A culinária como patrimônio cultural e elemento constitutivo da 

identidade quilombola no Cafundá de Astrogilda. Dissertação (Mestrado em História Social). 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2017. 
40 FARIAS, Mayara Ferreira et al. Patrimônio cultural e produção de louças de barro: a Comunidade 

Quilombola Negros do Riacho sob a ótico do Storytelling. Anais... XVI Seminário ANPTUR, 2019. 
41 SILVA, Rafaela Paula da et al, op. cit. 
42 FARIAS, Mayara Ferreira et al, op. cit. 
43 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco. Comunidades quilombolas agrárias e etnodesenvolvimento: 
reflexões sobre os fundamentos jurídicos. In CUNHA, Belinda Pereira et al. Direito Agrário Ambiental. 1ª 
ed. Recife: EDUFRPE, 2016. 



    

11 

Souza Filho44 e Shiraishi Neto45 reforçam essa leitura ao argumentar que a 

proteção dos bens culturais requer novas formas de titularidade e normatividade. A partir 

desse pressuposto, o direito deve reconhecer epistemologias comunitárias, validando 

normas internas que operam segundo valores como reciprocidade, ancestralidade e 

cuidado. Quando o sistema jurídico incorpora essas formas normativas, o costume deixa 

de ser tolerado e passa a integrar o próprio regime de regulação econômica e simbólica. 

No campo econômico, a continuidade dessas práticas depende de mecanismos 

jurídicos que conciliem proteção cultural e viabilidade de mercado. O reconhecimento 

legal de bens como culinária, música e artesanato precisa ser acompanhado de 

instrumentos que assegurem remuneração justa e controle comunitário sobre o uso dos 

saberes. Isso envolve formas híbridas de regulação, como marcas coletivas, contratos 

culturais e selos de origem, que garantem retorno dos benefícios às comunidades e 

mantêm o mercado subordinado a princípios constitucionais de solidariedade e 

diversidade46, 47, 48. 

Essa abordagem não nega o mercado, mas o reconfigura sob parâmetros éticos 

e comunitários. A economia solidária, especialmente em sua vertente etnoeconômica, 

oferece caminho de inserção dos produtos culturais sem perda de autonomia. Feiras 

quilombolas, cooperativas agroecológicas e redes de turismo étnico exemplificam formas 

de economia plural, caracterizadas por autogestão e redistribuição, nas quais o valor 

está ligado à utilidade social e à preservação da vida. Entre os diversos exemplos, 

destaca-se o Quilombo Saco das Almas, onde a culinária tradicional das mulheres 

quilombolas gera renda e preserva a memória, convertendo o alimento em patrimônio 

vivo que transita entre cultura e mercado49. 

A relevância das mulheres nas economias quilombolas encontra eco em 

Batista50, que demonstra como, em diversas sociedades africanas, a organização 

 
44 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés. Bens culturais e sua proteção jurídica. Jurua Editora, 2006. 
45 SHIRAISHI NETO, Joaquim. O direito das minorias: passagem do “invisível” real para o “visível” 
formal. Manaus: UEA edições, 2013. 
46 CAVALCANTI, Clóvis. Pensamento econômico, saber ecológico tradicional e etnoeconomia: uma 
proposta introdutória de nova perspectiva disciplinar. Trabalhos para Discussão, n. 110, p. 1-14, 2001. 
Disponível em: https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925. Acesso em: 17 out. 2025. 
47 SANTILLI, Juliana. O reconhecimento de comidas, saberes e práticas alimentares como patrimônio 

cultural imaterial. DEMETRA: Alimentação, Nutrição & Saúde, v. 10, n. 3, p. 585-606, 2015. 
48 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés, op cit. 
49 FERREIRA, Daciléia Lima et al. A culinária do Quilombo Saco das Almas: perdas e danos do patrimônio 

cultural quilombola. Kwanissa, São Luís, n. 3, p. 4-23, jan/jun, 2019. 
50 BATISTA, Waleska Miguel; OMIDIRE, Anike Ruth; YUSUF, Omotola Oluwadamilola. As mulheres 
africanas nas obras" Niketeche: uma história de poligamia" de Paulina Chiziane e" Hibisco roxo" de 
Chimamanda Ngozi Adichie. Revista Brasileira de Sociologia do Direito, v. 11, n. 3, p. 84-109, 2024. 

https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925


    

12 

econômica repousa sobre sistemas produtivos femininos, baseados na partilha, na 

circulação de saberes e na autonomia comunitária. Essa leitura amplia a compreensão 

da etnoeconomia ao evidenciar que práticas produtivas femininas constituem não 

apenas formas de subsistência, mas também matrizes de transmissão cultural. 

Essas experiências indicam que a economia quilombola não constitui 

subsistema marginal, mas alternativa de organização da vida, em que cultura e produção 

se entrelaçam como dimensões da dignidade coletiva. O reconhecimento jurídico dessas 

formas de produção e troca contribui para a efetividade dos direitos culturais previstos 

na Constituição, que se realizam plenamente quando asseguram às comunidades a 

possibilidade de viver segundo suas próprias racionalidades51,52,53. 

A partir dessa leitura, a propriedade cultural exige políticas que articulem 

proteção jurídica e sustentabilidade econômica. Reconhecer saberes tradicionais como 

patrimônio pressupõe garantir controle comunitário dos usos e repartição dos benefícios, 

pois o valor desses bens não reside apenas em sua singularidade, mas na capacidade 

de sustentar relações ecológicas e comunitárias54,55. 

O deslocamento epistemológico decorrente dessa abordagem torna-se evidente: 

o modelo centrado na apropriação individual cede espaço a outro orientado pela 

coletividade e cooperação. O direito privado, reinterpretado à luz da Constituição e do 

pluralismo jurídico, passa a mediar relações entre mercado e cultura, compatibilizando 

valor econômico com diversidade e solidariedade56, 57. 

Nesse cenário, categorias como propriedade, contrato e empresa adquirem 

novos significados, pois deixam de se apresentar como neutras e passam a operar como 

instrumentos vinculados ao bem viver das comunidades. O patrimônio imaterial emerge 

como expressão coletiva de autonomia e identidade, e seu valor jurídico vincula-se 

menos ao título formal e mais à função cultural que desempenha como bem de vida e de 

memória. 

 
51 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco. Comunidades quilombolas agrárias e etnodesenvolvimento: 

reflexões sobre os fundamentos jurídicos. In CUNHA, Belinda Pereira et al. Direito Agrário Ambiental. 1ª 

ed. Recife: EDUFRPE, 2016. 
52 SANTILLI, Juliana. O reconhecimento de comidas, saberes e práticas alimentares como patrimônio 

cultural imaterial. DEMETRA: Alimentação, Nutrição & Saúde, v. 10, n. 3, p. 585-606, 2015. 
53 CAVALCANTI, Clóvis. Pensamento econômico, saber ecológico tradicional e etnoeconomia: uma 
proposta introdutória de nova perspectiva disciplinar. Trabalhos para Discussão, n. 110, p. 1-14, 2001. 
Disponível em: https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925. Acesso em: 17 out. 2025. 
54 SANTILLI, Juliana, op. cit. 
55 CAVALCANTI, Clóvis, op. cit. 
56 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco, op. cit. 
57 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés. Bens culturais e sua proteção jurídica. Jurua Editora, 2006. 

https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925


    

13 

As práticas quilombolas demonstram essa dinâmica. Ao comercializar alimentos 

tradicionais sem romper o ciclo de partilha e pertencimento, ou ao preservar técnicas 

ceramistas com base em ética de cooperação, a atividade econômica se converte em 

extensão da tradição, e os contratos passam a refletir vínculos e não apenas trocas 

monetárias58, 59. 

A etnoeconomia, nesse quadro, revela-se abordagem capaz de explicar e 

fortalecer o etnodesenvolvimento. Este se fundamenta na economia solidária e orienta-

se por critérios de sustentabilidade ambiental, econômica e social, articulando a proteção 

da natureza, a melhoria das condições de trabalho e a oferta de meios adequados de 

comercialização. Como expressão da economia comunitária, a etnoeconomia se insere 

no campo mais amplo da economia social, diferenciando-se de modelos centrados 

exclusivamente na lógica monetária e salarial. Possui instrumentos próprios, sustentados 

em valores de identidade cultural, reciprocidade e cooperação, que conferem sentido às 

práticas produtivas e permitem continuidade às formas tradicionais de vida60, 61, 62. 

Em síntese, a função social dos bens culturais reafirma um direito privado 

reinterpretado constitucionalmente. Proteger bens quilombolas envolve reconhecer 

modos próprios de produção, circulação e re-existência, em harmonia com o projeto 

constitucionalmente estabelecido. Assim, a próxima seção se dedicará ao caso dos 

Kalungas, tomando a etnoeconomia e o etnodesenvolvimento como chaves 

interpretativas. 

 

3 O CASO DOS KALUNGAS DE GOIÁS: DESAFIOS PARA PENSAR A 

ETNOECONOMIA NO BRASIL 

 

O povo Kalunga ocupa o maior território quilombola do Brasil, com mais de 253 

mil hectares que abrangem áreas dos municípios de Cavalcante, Monte Alegre e 

 
58 SILVA, Rafaela Paula da et al. A culinária como patrimônio cultural e elemento constitutivo da 

identidade quilombola no Cafundá de Astrogilda. Dissertação (Mestrado em História Social). 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2017. 
59 FARIAS, Mayara Ferreira et al. Patrimônio cultural e produção de louças de barro: a Comunidade 

Quilombola Negros do Riacho sob a ótico do Storytelling. Anais... XVI Seminário ANPTUR, 2019. 
60 CAVALCANTI, Clóvis. Pensamento econômico, saber ecológico tradicional e etnoeconomia: uma 
proposta introdutória de nova perspectiva disciplinar. Trabalhos para Discussão, n. 110, p. 1-14, 2001. 
Disponível em: https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925. Acesso em: 17 out. 2025. 
61 BATALLA, Guillermo Bonfil. El etnodesarrollo: sus premisas jurídicas, políticas y de 
organización. América Latina: Etnodesarrollo y Etnocidio, Ediciones FLACSO, Colección, v. 25, 1982. 
62 LITTLE, Paul E. Etnodesenvolvimento local: autonomia cultural na era do neoliberalismo global. Tellus, 
p. 33-52, 2002. 

https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925


    

14 

Teresina de Goiás. Formado por descendentes de pessoas escravizadas que, a partir 

do século XVIII, refugiaram-se em regiões de difícil acesso do Cerrado goiano, o grupo 

consolidou um modelo de re-existência territorial e cultural. O isolamento geográfico 

operou como estratégia de autonomia e preservação, possibilitando a continuidade de 

práticas agrícolas, religiosas e solidárias sustentadas pelo trabalho familiar e pela 

reciprocidade. Nesse contexto, o território não se limita ao suporte físico, mas se 

configura como lugar de memória e identidade, no qual se reproduzem formas de vida 

que tensionam o paradigma ocidental de desenvolvimento63. 

O reconhecimento jurídico dos Kalungas ganhou novo sentido com o artigo 68 

do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias da Constituição de 1988, que 

assegura a propriedade definitiva das terras ocupadas por remanescentes de 

quilombos64. O processo de titulação, entretanto, evidenciou tensões entre a 

autoidentificação quilombola e as interpretações estatais, frequentemente marcadas por 

tentativas de uniformização das diferenças culturais. Ao observar a produção da 

diferença promovida por agentes externos, nota-se que o discurso institucional tende a 

africanizar a identidade Kalunga e a simplificar sua pluralidade interna, reduzindo a 

visibilidade da agência política e da diversidade de experiências que compõem a 

comunidade65. 

A criação do Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga pela Lei Estadual nº 

11.409/1991 representou importante gesto de reconhecimento público do território, mas 

também introduziu novos dilemas entre visibilidade e autonomia. A patrimonialização 

produziu um duplo movimento: de um lado, conferiu reconhecimento simbólico; de outro, 

intensificou disputas em torno da redistribuição de recursos e do controle político sobre 

a cultura66. Em paralelo, a expansão da economia criativa Kalunga abriu oportunidades 

de inserção econômica, ao mesmo tempo em que trouxe riscos de mercantilização e de 

captura institucional da diversidade67. 

 
63 AVELAR, Gilmar Alves de; PAULA, Marise Vicente de. Comunidade Kalunga: trabalho e cultura em terra 

de negro. GEOgraphia, v. 5, n. 9, 2009. 
64 BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Senado Federal, 
1988. 
65 AMORIM, Cleyde Rodrigues. Kalunga: a construção da diferença. 2002. Tese de Doutorado. 

Universidade de São Paulo. Tese de Doutorado. Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. Universidade de São Paulo. 2002. 
66 BELCHIOR, Luciana de Araujo Rosa Rocha. Luta por reconhecimento, políticas públicas, economia 

solidária e economia criativa: um estudo do povo Kalunga. 2020. Dissertação (Mestrado) - Universidade 

Federal de Goiás, Faculdade de Ciências Sociais (FCS), Programa de Pós-Graduação em Ciência Política, 

Goiânia, 2020. 
67 MARINHO, Thais Alves. A economia criativa e o campo étnico-quilombola: o caso Kalunga. Ciências 

Sociais Unisinos, v. 49, n. 3, p. 237-252, 2013. 



    

15 

Nesse cenário, a experiência Kalunga confirma a tese de Souza Filho68 de que 

o território dos povos tradicionais constitui bem cultural com função social e simbólica, 

cuja proteção ultrapassa a esfera estrita da propriedade. A leitura pluricultural e 

comunitária da propriedade, segundo a qual o direito deve garantir não apenas o título 

fundiário, mas as condições materiais e espirituais da vida coletiva, aparece como eixo 

de debate permanente69. O território Kalunga torna-se, assim, referência para refletir 

sobre a articulação entre direito à cultura, direito ao território e, por consequência, direito 

à etnoeconomia. 

Para desenvolver essa reflexão, a paisagem apresenta-se como categoria 

central de análise. A paisagem Kalunga é, simultaneamente, natural e simbólica, pois o 

Cerrado se configura como paisagem cultural viva, moldada por séculos de interação 

entre trabalho, fé e ecologia. Nesse espaço, agricultura, religiosidade e memória se 

entrelaçam na produção de sentido e pertencimento. O patrimônio não se reduz, 

portanto, à materialidade, mas abrange o território como processo contínuo de criação e 

recriação cultural, um patrimônio em movimento70. 

As celebrações religiosas e festivas reforçam esse caráter performativo do 

território. Lima e Nazareno71 descrevem a Festa de Nossa Senhora de Aparecida como 

momento em que fé, trabalho e política se articulam, em que a partilha dos alimentos e 

a formação de alianças comunitárias renovam a coesão social. Silva Júnior72 observa 

que danças como a Suça, o Batuque e o Redemunho constituem formas corporais de 

narrar a história, compondo uma cartografia do corpo-território em que o movimento 

expressa memórias e trajetórias. 

A dimensão ecológica e linguística da identidade Kalunga é destacada no estudo 

de Araújo73, que identifica no léxico sobre plantas medicinais e alimentares uma 

verdadeira gramática do Cerrado. Ao nomear espécies e usos, os Kalungas preservam 

 
68 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés. Bens culturais e sua proteção jurídica. Jurua Editora, 2006. 
69 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco. Comunidades quilombolas agrárias e etnodesenvolvimento: 
reflexões sobre os fundamentos jurídicos. In CUNHA, Belinda Pereira et al. Direito Agrário Ambiental. 1ª 
ed. Recife: EDUFRPE, 2016. 
70 ALMEIDA, Maria Geralda. Dilemas territoriais e identitários em sítios patrimonializados: os Kalunga de 
Goiás. In PELÁ, Márcia; CASTILHO, Denis. Cerrados: perspectivas e olhares. Goiânia: Editora Vieira, 
2010. 
71 LIMA, Luana Nunes Martins de; NAZARENO, Elias. Manifestações culturais em território Kalunga: a 
festa de Nossa Senhora de Aparecida como elemento de (re) afirmação identitária e reaproximação 
étnica. REMIE: Multidisciplinary Journal of Educational Research, v. 2, n. 1, p. 105-127, 2012. 
72 SILVA JUNIOR, Augusto Rodrigues da. Dança Kalunga: a suça, o batuque, o redemunho. Anais... 
ABRACE, v. 9, n. 1, 2008. 
73 ARAÚJO, Gilberto Paulino de. O conhecimento etnobotânico dos Kalunga: uma relação entre língua 
e meio ambiente. Tese (doutorado) - Universidade de Brasília, Departamento de Linguística, Português e 
Línguas Clássicas, Programa de Pós-Graduação em Linguística, 2014. 



    

16 

visões de mundo próprias e ancestrais. O conhecimento etnobotânico, transmitido entre 

gerações e praticado em quintais e roças, sustenta uma economia coletiva na qual 

biodiversidade e cultura integram um mesmo sistema de valor. 

A diversidade dessas riquezas aponta para a necessidade de abordagens 

críticas e decoloniais no reconhecimento do patrimônio Kalunga. Superar a folclorização 

e o tombamento estático da diferença implica articular políticas que considerem, de forma 

integrada, cultura, meio ambiente e economia74. A política patrimonial, contudo, ainda 

opera de modo fragmentado, sem estabelecer conexões consistentes entre essas 

dimensões75. A partir desse argumento, pensar o território como categoria jurídica 

emerge como fundamento para leitura constitucional dos direitos econômicos em 

perspectiva coletiva. 

A economia Kalunga organiza-se com base em princípios de autonomia 

produtiva e solidariedade comunitária. O sistema agrícola, fundado em policultivos, 

sementes crioulas e manejo agroecológico, contribui para a soberania alimentar e para 

a preservação da agrobiodiversidade76. Destaca-se o papel dos quintais agroflorestais, 

em grande medida conduzidos por mulheres, como espaços de transmissão 

intergeracional de saberes e de reprodução da vida77. Essa economia da diversidade 

demonstra que o território se configura simultaneamente como escola, arquivo e fonte 

de sustento. 

O extrativismo de produtos florestais não madeireiros, como pequi, baru, 

mangaba e jatobá, complementa essa economia plural. Soma-se a isso a reintrodução 

do gado Curraleiro, em esforço de conciliar conservação genética e autonomia 

produtiva78. Mais de sessenta espécies são comercializadas, mas a presença de 

atravessadores e a assimetria nas relações de mercado revelam vulnerabilidades 

 
74 FUNARI, Pedro Paulo; CARVALHO, Aline Vieira de. O patrimônio em uma perspectiva crítica: o caso do 

Quilombo dos Palmares. Diálogos, v. 9, n. 1, p. 33-47, 2005. 
75 CHEIBUB, Michelle de Carvalho. Patrimônio Cultural e Comunidades Remanescentes de 
Quilombos: direitos culturais e instrumentos de proteção do IPHAN. Dissertação (Mestrado) – Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, Mestrado Profissional em Preservação do Patrimônio Cultural, 
Rio de Janeiro, 2015. 
76 SOUSA, Maria Lídia dos Anjos. Estratégias do povo Kalunga no uso e conservação da 

agrobiodiversidade. 2022. Dissertação (Mestrado em Meio Ambiente e Desenvolvimento Rural) -- 

Universidade de Brasília, 2022. 
77 PEREIRA, Bruno Magnum; ALMEIDA, Maria Geralda de. O quintal Kalunga como lugar e espaço de 

saberes. Revista GeoNordeste, n. 2, 2011. 
78 MOURA, Maria I. et al. Evolução de um rebanho de bovinos Curraleiro reintroduzido em cerrado nativo 

na região nordeste do estado de Goiás, Brasil. Actas Iberoamericanas de Conservación Animal AICA, 

v. 1, p. 123-126, 2011. 



    

17 

recorrentes79. Nessa perspectiva etnoeconômica, a inserção dos produtos Kalunga em 

redes de comércio justo e solidário, com reconhecimento de origem e retorno econômico 

às comunidades, permitiria conceber o valor do produto a partir de sua utilidade e de seu 

vínculo cultural e ecológico80. 

O caso Kalunga, assim, evidencia limites e desafios jurídicos da proteção de 

bens culturais diante da lógica mercantil. A etnoeconomia Kalunga, estruturada 

historicamente sobre a produção agrícola e o comércio de bens manufaturados, mais 

recentemente associada ao turismo quilombola, demonstra a relação intrínseca entre 

cultura, economia e território. A ampliação das conexões com o mercado nacional, 

porém, expôs com maior clareza a necessidade de proteção específica para seus bens 

imateriais. 

Em 2019, a Associação Quilombo Kalunga protocolou onze pedidos de registro 

da marca “Kalunga” junto ao Instituto Nacional da Propriedade Industrial (INPI), com o 

objetivo de resguardar o nome tradicional da comunidade, considerado seu principal 

patrimônio simbólico. Sete desses pedidos foram indeferidos com fundamento no artigo 

124, inciso XXIII, da Lei nº 9.279/1996, em razão da existência de registros anteriores 

pertencentes à empresa de papelaria Kalunga (1979–1985), reconhecida como titular do 

direito de precedência, conforme artigo 129, §1º, da LPI. Entre os produtos indeferidos 

figuravam itens de grande relevância econômica e cultural, como arroz não processado, 

gergelim, farinha de mandioca e serviços turísticos. 

Esse episódio revela o choque entre a racionalidade mercantil da propriedade 

intelectual e a natureza difusa e coletiva dos bens culturais quilombolas. Enquanto o 

direito marcário se orienta por princípios de precedência e especialidade voltados à 

exploração econômica, os bens culturais estão submetidos a um gravame constitucional 

cujo valor jurídico decorre de sua função social e simbólica. Em leitura sistemática, a 

aplicação das normas de direito privado tende a ser orientada pelos princípios 

constitucionais da dignidade humana, da função social da cultura e do pluralismo jurídico, 

com vistas à proteção do patrimônio imaterial das comunidades contra apropriações 

indevidas e falsificações de origem. O caso Kalunga explicita, assim, a urgência de uma 

 
79 RAMIDOFF, Taiana Andrade. Principais produtos florestais não madeireiros coletados e 

comercializados no sítio histórico e patrimônio cultural Kalunga. 2022. Dissertação (Mestrado em 

Meio Ambiente e Desenvolvimento Rural). Universidade de Brasília, 2022. 
80 TIBURCIO, Breno Aragão. Comércio justo e solidário: estratégia de inserção dos produtos da 

comunidade remanescente de quilombo do Kalunga nos mercados. Cadernos de Agroecologia, v. 2, n. 

1, 2007. 



    

18 

revisão da dogmática jurídica que compatibilize os regimes de propriedade intelectual 

com a tutela constitucional do patrimônio cultural coletivo. 

As práticas econômicas e culturais Kalungas demonstram que o território 

também se afirma como categoria política de autonomia. Ao produzir, cultivar e celebrar, 

as comunidades reafirmam sua soberania sobre os meios de vida e constroem 

alternativas concretas ao modelo hegemônico de desenvolvimento. Nessa dinâmica, o 

etnodesenvolvimento deixa o plano exclusivo da teoria e se traduz na prática cotidiana: 

um modo de existir em equilíbrio com a terra e de gerar renda sem romper o vínculo 

ancestral81, 82, 83. O saber-fazer Kalunga torna-se elemento organizador da vida 

econômica e reforça a centralidade da etnoeconomia. 

Nesse quadro, abre-se espaço para problematizar lacunas presentes nas 

políticas públicas. A ausência de articulação entre direito agrário e direito cultural 

sustenta a chamada “patrimonialização sem territorialização”, que esvazia o sentido 

comunitário do patrimônio. O reconhecimento do território como categoria jurídica, 

associado à titulação das terras, relaciona-se diretamente à continuidade das práticas 

culturais e da re-existência quilombola, na medida em que condiciona a permanência 

das comunidades e sua possibilidade de viver segundo suas próprias cosmovisões84. 

Em perspectiva integrada, o conhecimento tradicional Kalunga organiza-se como 

sistema de saberes ecológicos, espirituais e comunitários, transmitidos por oralidade, 

prática cotidiana e rituais de cultivo. O etnoconhecimento sobre plantas do Cerrado, por 

exemplo, constitui forma de ciência territorial, ancorada em observação e 

experimentação constantes, cujo uso ritual reflete uma cosmologia que reconhece a 

natureza como sujeito, o que desafia categorias clássicas da economia e do direito85. 

As estratégias de conservação da agrobiodiversidade baseadas em roças 

diversificadas, manejo comunitário e redes de troca de sementes reforçam esse quadro. 

Elas garantem resiliência ecológica e segurança alimentar e encontram continuidade nos 

 
81 STAVENHAGEN, Rodolfo. Etnodesenvolvimento: uma dimensão ignorada no pensamento 
desenvolvimentista. Anuário antropológico, v. 9, n. 1, p. 11-44, 1985. 
82 LITTLE, Paul E. Etnodesenvolvimento local: autonomia cultural na era do neoliberalismo global. Tellus, 
p. 33-52, 2002. 
83 BATALLA, Guillermo Bonfil. El etnodesarrollo: sus premisas jurídicas, políticas y de 
organización. América Latina: Etnodesarrollo y Etnocidio, Ediciones FLACSO, Colección, v. 25, 1982. 
84 ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Os Quilombos e as Novas Etnias. Manaus: UEA Edições, 2011. 
85 ARAÚJO, Gilberto Paulino de. O conhecimento etnobotânico dos Kalunga: uma relação entre língua 
e meio ambiente. Tese (doutorado) - Universidade de Brasília, Departamento de Linguística, Português e 
Línguas Clássicas, Programa de Pós-Graduação em Linguística, 2014. 



    

19 

quintais Kalunga, que funcionam como microterritórios pedagógicos, onde se articulam 

saber agrícola, cuidado espiritual e transmissão intergeracional86, 87. 

O calendário sociocultural Kalunga, expressão concreta de saber-fazer, articula 

ciclos de festas, colheitas e rituais, regulando tempos de trabalho e de aprendizagem. 

Trata-se de forma de gestão coletiva de recursos e valores em que o saber ecológico se 

converte em prática social e política88. Cavalcanti89 propõe ler essa arquitetura temporal, 

que gera renda e agrega valor, como base de uma economia ecológica comunitária. 

Nessa perspectiva, a gestão Kalunga da agrobiodiversidade corresponde também a 

soberania epistêmica: direito ao saber e à palavra que se vincula ao direito ao território, 

à existência digna e ao etnodesenvolvimento. 

As políticas de patrimonialização e turismo, contudo, oscilam entre valorização 

e exploração. Amorim90 demonstra que o reconhecimento do Sítio Histórico atraiu 

turismo étnico-ecológico, mas também introduziu novas hierarquias externas e 

processos de mercantilização da biodiversidade, como no caso da “baunilha do 

Cerrado”. Marinho91 adverte que a economia criativa quilombola nem sempre se converte 

em fortalecimento das comunidades quando o controle sobre os meios de produção 

cultural é frágil.  

Reis92, ao analisar o Inventário Participativo do IPHAN, observa que 

metodologias apresentadas como inclusivas podem desconsiderar critérios internos de 

valor e, por essa via, legitimar decisões estatais já previamente definidas. Em sentido 

 
86 SOUSA, Maria Lídia dos Anjos. Estratégias do povo Kalunga no uso e conservação da 
agrobiodiversidade. 2022. Dissertação (Mestrado em Meio Ambiente e Desenvolvimento Rural) -- 
Universidade de Brasília, 2022. 
87 PEREIRA, Bruno Magnum; ALMEIDA, Maria Geralda de. O quintal Kalunga como lugar e espaço de 
saberes. Revista GeoNordeste, n. 2, 2011. 
88 CUNHA, Adão Fernandes da; ARAÚJO, Gilberto Paulino de; SOUSA, Rosineide Magalhães de. O 

calendário sociocultural do sítio histórico e patrimônio cultural Kalunga: um diálogo entre os saberes 

tradicionais e a Linguística Ecossistêmica. Ecolinguística: Revista brasileira de ecologia e linguagem 

(ECO-REBEL), v. 9, n. 2, p. 166-182, 2023. 
89 CAVALCANTI, Clóvis. Pensamento econômico, saber ecológico tradicional e etnoeconomia: uma 
proposta introdutória de nova perspectiva disciplinar. Trabalhos para Discussão, n. 110, p. 1-14, 2001. 
Disponível em: https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925. Acesso em: 17 out. 2025. 
90 AMORIM, Liliane Pereira de. As comunidades quilombolas e o direito ao etnodesenvolvimento: 

uma análise sobre a implementação do projeto Baunilha do cerrado na comunidade Kalunga-GO. 2020. 

Dissertação (Mestrado). Universidade Federal de Goiás. Programa de Pós-Graduação em Direito Agrário. 

Goiânia, 2020. 
91 MARINHO, Thais Alves. A economia criativa e o campo étnico-quilombola: o caso Kalunga. Ciências 

Sociais Unisinos, v. 49, n. 3, p. 237-252, 2013. 
92 REIS, Wagner Pereira dos. Inventário do patrimônio cultural: estudo da comunidade Kalunga 

Riachão-Monte Alegre-GO. 2019. Relatório de Graduação. Universidade Federal do Tocantins. Turismo 

Patrimonial e Socioambiental. 2019. 

https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925


    

20 

complementar, Belchior93 e Tibúrcio94 identificam no comércio justo e na economia 

solidária caminhos possíveis de redistribuição simbólica e material, recolocando o 

protagonismo Kalunga nas cadeias produtivas para que turismo e mercado atuem como 

fatores de fortalecimento identitário, e não de apropriação. 

Exemplos dessa re-existência criativa podem ser vistos na cerâmica dos Negros 

do Riacho e na culinária do Saco das Almas, em que a preservação de técnicas 

ancestrais, o trabalho artesanal e a inserção mercantil territorializada se combinam. 

Nessas experiências, a economia solidária utiliza o mercado, subordinando a circulação 

de bens aos sentidos coletivos do patrimônio vivo95, 96. 

Sob o prisma jurídico, Souza Filho 97 sustenta que o patrimônio cultural 

quilombola, por seu caráter coletivo e imaterial, não se ajusta integralmente à lógica 

mercantil sem perda de sua substância ética e histórica. Tárrega98 propõe releitura 

constitucional dos institutos privados, reconhecendo território e cultura como bens de uso 

comum e de interesse público, cujo usufruto prioriza a coletividade. Nessa linha, políticas 

e atividades turísticas se alinham ao ordenamento quando orientadas por redistribuição 

de riqueza cultural e fortalecimento da autonomia comunitária.  

No âmbito educacional, a experiência Kalunga prolonga territorialidade e 

memória. O calendário sociocultural funciona como instrumento pedagógico e ritual que 

organiza tempos de colheita, fé e trabalho, e a aprendizagem se realiza por vivência 

intergeracional. Festas e partilhas operam como escolas vivas; música e dança ensinam 

 
93 BELCHIOR, Luciana de Araujo Rosa Rocha. Luta por reconhecimento, políticas públicas, economia 
solidária e economia criativa: um estudo do povo Kalunga. 2020. Dissertação (Mestrado) - Universidade 
Federal de Goiás, Faculdade de Ciências Sociais (FCS), Programa de Pós-Graduação em Ciência Política, 
Goiânia, 2020. 
94 TIBURCIO, Breno Aragão. Comércio justo e solidário: estratégia de inserção dos produtos da 
comunidade remanescente de quilombo do Kalunga nos mercados. Cadernos de Agroecologia, v. 2, n. 
1, 2007. 
95 FARIAS, Mayara Ferreira et al. Patrimônio cultural e produção de louças de barro: a Comunidade 
Quilombola Negros do Riacho sob a ótico do Storytelling. Anais... XVI Seminário ANPTUR, 2019. 
96 FERREIRA, Daciléia Lima et al. A culinária do Quilombo Saco das Almas: perdas e danos do patrimônio 
cultural quilombola. Kwanissa, São Luís, n. 3, p. 4-23, jan/jun, 2019. 
97 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés. Bens culturais e sua proteção jurídica. Jurua Editora, 2006. 
98 TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco. Comunidades quilombolas agrárias e etnodesenvolvimento: 
reflexões sobre os fundamentos jurídicos. In CUNHA, Belinda Pereira et al. Direito Agrário Ambiental. 1ª 
ed. Recife: EDUFRPE, 2016. 



    

21 

ética, cuidado e pertença99, 100. Para Belchior101, essa pedagogia funda uma 

etnoeconomia do saber, formando sujeitos capazes de gerir recursos e reivindicar 

direitos. 

O caso Kalunga, em sua complexidade, revela que território, cultura e economia 

solidária integram um mesmo processo de reconstrução da cidadania negra rural. Nessa 

perspectiva, desenvolvimento passa a ser medido pela autonomia e pela dignidade 

coletiva, e não apenas por indicadores abstratos de crescimento. Da agricultura ao 

turismo, a etnoeconomia Kalunga, estruturada pela reciprocidade e pela memória, 

desafia a mercantilização da cultura e aponta para a necessidade de um direito cultural 

coletivo e ecológico, capaz de traduzir a proteção de bens imateriais em políticas de 

redistribuição e reconhecimento. 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 
pesquisa partiu do problema de compreender os entraves jurídicos e 

institucionais que limitam a exploração sustentável e a proteção efetiva do patrimônio 

cultural quilombola. Para enfrentar essa questão, adotou-se o conceito de etnoeconomia 

como chave interpretativa, entendido como prática de autonomia produtiva e cultural 

fundada na reciprocidade, e tomou-se o povo Kalunga de Goiás como referência 

empírica, dada a forma como sua experiência evidencia a interdependência entre cultura, 

território e economia solidária. 

As análises realizadas ao longo do trabalho permitiram observar que a distância 

entre o reconhecimento formal dos direitos quilombolas e sua materialização deriva, em 

grande medida, da falta de articulação entre o direito cultural, o direito agrário e os 

instrumentos da economia solidária. A dogmática jurídica brasileira permanece 

estruturada em categorias liberais e individualistas que não alcançam a complexidade 

 
99 LIMA, Luana Nunes Martins de; NAZARENO, Elias. Manifestações culturais em território Kalunga: a 

festa de Nossa Senhora de Aparecida como elemento de (re) afirmação identitária e reaproximação 

étnica. REMIE: Multidisciplinary Journal of Educational Research, v. 2, n. 1, p. 105-127, 2012. 
100 CUNHA, Adão Fernandes da; ARAÚJO, Gilberto Paulino de; SOUSA, Rosineide Magalhães de. O 

calendário sociocultural do sítio histórico e patrimônio cultural Kalunga: um diálogo entre os saberes 

tradicionais e a Linguística Ecossistêmica. Ecolinguística: Revista brasileira de ecologia e linguagem 

(ECO-REBEL), v. 9, n. 2, p. 166-182, 2023. 
101 BELCHIOR, Luciana de Araujo Rosa Rocha. Luta por reconhecimento, políticas públicas, economia 

solidária e economia criativa: um estudo do povo Kalunga. 2020. Dissertação (Mestrado) - Universidade 

Federal de Goiás, Faculdade de Ciências Sociais (FCS), Programa de Pós-Graduação em Ciência Política, 

Goiânia, 2020. 

 



    

22 

dos bens quilombolas, cuja natureza híbrida desafia a lógica que separa o econômico do 

simbólico e o público do privado. Essa limitação repercute diretamente na efetividade 

das políticas voltadas às comunidades tradicionais. 

O caso Kalunga evidenciou, de forma concreta, essa contradição. O 

indeferimento da marca “Kalunga”, devido à precedência de uma empresa comercial 

homônima, revelou pontos de atrito entre a racionalidade mercantil da propriedade 

intelectual e o caráter difuso e coletivo do patrimônio cultural quilombola. Esse episódio 

tornou não apenas visível a insuficiência dos instrumentos jurídicos existentes, mas 

também o descompasso entre o regime privado da propriedade intelectual e a proteção 

constitucional conferida aos bens culturais e aos direitos coletivos. 

Diante desse quadro, a pesquisa indica que a efetividade dos direitos 

quilombolas depende de uma transição paradigmática no campo jurídico. Essa mudança 

envolve reinterpretar categorias tradicionais como propriedade, domínio e contrato a 

partir de formas comunitárias de gestão dos bens culturais e territoriais, abrindo espaço 

para leituras que integrem diversidade, coletividade e práticas de uso compartilhado. 

Envolve, também, compreender que o patrimônio cultural não deve ser tratado como 

objeto de tutela estatal isolada, mas como elemento estruturante da vida coletiva, 

articulado à autonomia, à participação política e à territorialidade. 

Nesse horizonte, a etnoeconomia quilombola, sustentada por práticas de 

reciprocidade, partilha e cooperação, apresenta um modelo de organização da vida que 

desafia métricas estritamente econômicas. A noção de bem viver, presente em diferentes 

tradições latino-americanas, contribui para esse deslocamento interpretativo ao colocar 

em primeiro plano a capacidade dos povos de viver segundo suas próprias 

racionalidades. Tal perspectiva sugere que o direito precisa se abrir a leituras 

interculturais e dialogar com epistemologias comunitárias, favorecendo um 

constitucionalismo pluralista e atento à diversidade. 

Em síntese, a investigação demonstra que a consolidação dos direitos 

quilombolas requer o reconhecimento do patrimônio cultural como fundamento de 

cidadania e re-existência coletiva. A articulação entre cultura, território e economia 

solidária indica caminhos para um projeto jurídico que não se limite ao reconhecimento 

formal, mas que esteja comprometido com formas de emancipação construídas no 

próprio cotidiano das comunidades. Uma hermenêutica intercultural, associada a 

políticas públicas integradas, constitui passo decisivo para aproximar o ordenamento 

jurídico das práticas e saberes que sustentam a vida quilombola. 



    

23 

 

REFERÊNCIAS FINAIS 

 
ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Os Quilombos e as Novas Etnias. Manaus: UEA 
Edições, 2011. 

ALMEIDA, Maria Geralda. Dilemas territoriais e identitários em sítios patrimonializados: 
os Kalunga de Goiás. In PELÁ, Márcia; CASTILHO, Denis. Cerrados: perspectivas e 
olhares. Goiânia: Editora Vieira, 2010. 

AMORIM, Cleyde Rodrigues. Kalunga: a construção da diferença. 2002. Tese de 

Doutorado. Universidade de São Paulo. Tese de Doutorado. Programa de Pós-

Graduação em Antropologia Social da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas. Universidade de São Paulo. 2002. 

AMORIM, Liliane Pereira de. As comunidades quilombolas e o direito ao 

etnodesenvolvimento: uma análise sobre a implementação do projeto Baunilha do 

cerrado na comunidade Kalunga-GO. 2020. Dissertação (Mestrado). Universidade 

Federal de Goiás. Programa de Pós-Graduação em Direito Agrário. Goiânia, 2020. 

ARAÚJO, Gilberto Paulino de. O conhecimento etnobotânico dos Kalunga: uma 

relação entre língua e meio ambiente. Tese (doutorado) - Universidade de Brasília, 

Departamento de Linguística, Português e Línguas Clássicas, Programa de Pós-

Graduação em Linguística, 2014. 

AVELAR, Gilmar Alves de; PAULA, Marise Vicente de. Comunidade Kalunga: trabalho e 

cultura em terra de negro. GEOgraphia, v. 5, n. 9, 2009. 

BATALLA, Guillermo Bonfil. El etnodesarrollo: sus premisas jurídicas, políticas y de 
organización. América Latina: Etnodesarrollo y Etnocidio, Ediciones FLACSO, 
Colección, v. 25, 1982. 

BATISTA, Waleska Miguel; OMIDIRE, Anike Ruth; YUSUF, Omotola Oluwadamilola. As 
mulheres africanas nas obras" Niketeche: uma história de poligamia" de Paulina Chiziane 
e" Hibisco roxo" de Chimamanda Ngozi Adichie. Revista Brasileira de Sociologia do 
Direito, v. 11, n. 3, p. 84-109, 2024. 

BELCHIOR, Luciana de Araujo Rosa Rocha. Luta por reconhecimento, políticas 

públicas, economia solidária e economia criativa: um estudo do povo Kalunga. 2020. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Goiás, Faculdade de Ciências Sociais 

(FCS), Programa de Pós-Graduação em Ciência Política, Goiânia, 2020. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: 
Senado Federal, 1988. 

BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Diário Oficial da 
União, Brasília, DF, 8 fev. 2007. 

BRASIL. Plano de Ação da Política Nacional para Povos e Comunidades 

Tradicionais de Terreiro e de Matriz Africana. Brasília, DF: Ministério da Igualdade 

Racial, 2025. 



    

24 

BRASIL. Portaria IPHAN nº 135, de 20 de novembro de 2023. Regulamenta os 

procedimentos de reconhecimento, proteção e tombamento de bens culturais 

relacionados à memória e aos territórios de comunidades quilombolas. Diário Oficial da 

União, Brasília, DF, 21 nov. 2023. 

CAMPOS, Yussef Daibert Salomão de. Os conceitos de lugar e território na composição 
do Patrimônio Cultural: Quilombos e terras indígenas na Constituição Federal 
brasileira. Revista Tempo e Argumento, v. 10, n. 25, p. 99-114, 2018. 

CAVALCANTI, Clóvis. Pensamento econômico, saber ecológico tradicional e 
etnoeconomia: uma proposta introdutória de nova perspectiva disciplinar. Trabalhos 
para Discussão, n. 110, p. 1-14, 2001. Disponível em: 
https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925. Acesso em: 17 out. 2025. 

CHEIBUB, Michelle de Carvalho. Patrimônio Cultural e Comunidades 
Remanescentes de Quilombos: direitos culturais e instrumentos de proteção do 
IPHAN. Dissertação (Mestrado) – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
Mestrado Profissional em Preservação do Patrimônio Cultural, Rio de Janeiro, 2015. 

CLARINDO, Maximillian Ferreira; FLORIANI, Nicolas. As particularidades da reprodução 
do patrimônio cultural da comunidade quilombola de palmital dos pretos, Campo Largo–
PR. Terr@ Plural, v. 8, n. 2, p. 423-443, 2014. 

CUNHA, Adão Fernandes da; ARAÚJO, Gilberto Paulino de; SOUSA, Rosineide 

Magalhães de. O calendário sociocultural do sítio histórico e patrimônio cultural Kalunga: 

um diálogo entre os saberes tradicionais e a Linguística Ecossistêmica. Ecolinguística: 

Revista brasileira de ecologia e linguagem (ECO-REBEL), v. 9, n. 2, p. 166-182, 2023. 

FARIAS, Mayara Ferreira et al. Patrimônio cultural e produção de louças de barro: a 

Comunidade Quilombola Negros do Riacho sob a ótico do Storytelling. Anais... XVI 

Seminário ANPTUR, 2019. 

FERREIRA, Daciléia Lima et al. A culinária do Quilombo Saco das Almas: perdas e danos 

do patrimônio cultural quilombola. Kwanissa, São Luís, n. 3, p. 4-23, jan/jun, 2019. 

FUNARI, Pedro Paulo; CARVALHO, Aline Vieira de. O patrimônio em uma perspectiva 

crítica: o caso do Quilombo dos Palmares. Diálogos, v. 9, n. 1, p. 33-47, 2005. 

LIMA, Luana Nunes Martins de; NAZARENO, Elias. Manifestações culturais em território 

Kalunga: a festa de Nossa Senhora de Aparecida como elemento de (re) afirmação 

identitária e reaproximação étnica. REMIE: Multidisciplinary Journal of Educational 

Research, v. 2, n. 1, p. 105-127, 2012. 

LIMA, Luana Nunes Martins. Sítio Histórico e Patrimônio Cultural Kalunga: a emergência 

da identidade étnica Kalunga pelos direitos fundiários.  Anais do III Congresso 

Internacional de História da UFG. Jataí. 2012. 

LITTLE, Paul E. Etnodesenvolvimento local: autonomia cultural na era do neoliberalismo 
global. Tellus, p. 33-52, 2002. 

MAGNO, Thaissa Souza do Carmo et al. Economia solidária como estratégia para o 
desenvolvimento local. P2P e Inovação, v. 8, n. 2, p. 15-34, 2022. 

MARINHO, Thais Alves. A economia criativa e o campo étnico-quilombola: o caso 

Kalunga. Ciências Sociais Unisinos, v. 49, n. 3, p. 237-252, 2013. 

https://fundaj.emnuvens.com.br/TPD/article/view/925


    

25 

MOURA, Maria I. et al. Evolução de um rebanho de bovinos Curraleiro reintroduzido em 

cerrado nativo na região nordeste do estado de Goiás, Brasil. Actas Iberoamericanas 

de Conservación Animal AICA, v. 1, p. 123-126, 2011. 

PEREIRA, Bruno Magnum; ALMEIDA, Maria Geralda de. O quintal Kalunga como lugar 

e espaço de saberes. Revista GeoNordeste, n. 2, 2011. 

PEREIRA, Paulo Fernando Soares. Os esquecimentos da memória: o tombamento do 

patrimônio cultural quilombola e a formulação de uma política pública. Revista de Direito 

da Cidade, v. 12, n. 3, p. 1735-1757, 2020. 

RAMALHO, Claudilene da Costa. Quilombo é o nosso lugar: a (re) existência quilombola 

no Brasil. Em Pauta, v. 22, n. 55, 2024. 

RAMIDOFF, Taiana Andrade. Principais produtos florestais não madeireiros 

coletados e comercializados no sítio histórico e patrimônio cultural Kalunga. 2022. 

Dissertação (Mestrado em Meio Ambiente e Desenvolvimento Rural). Universidade de 

Brasília, 2022. 

REIS, Wagner Pereira dos. Inventário do patrimônio cultural: estudo da comunidade 

Kalunga Riachão-Monte Alegre-GO. 2019. Relatório de Graduação. Universidade 

Federal do Tocantins. Turismo Patrimonial e Socioambiental. 2019. 

SANTILLI, Juliana. O reconhecimento de comidas, saberes e práticas alimentares como 

patrimônio cultural imaterial. DEMETRA: Alimentação, Nutrição & Saúde, v. 10, n. 3, 

p. 585-606, 2015. 

SHIRAISHI NETO, Joaquim. O direito das minorias: passagem do “invisível” real para 
o “visível” formal. Manaus: UEA edições, 2013. 

SILVA JUNIOR, Augusto Rodrigues da. Dança Kalunga: a suça, o batuque, o 

redemunho. Anais... ABRACE, v. 9, n. 1, 2008. 

SILVA, Andréa Gonçalves. Os limites do suporte jurídico-administrativo para 

proteção do direito patrimonial cultural dos quilombos na perspectiva do direito 

agrário: caso concreto do sítio histórico e patrimônio cultural Kalunga. 2022. Dissertação 

(Mestrado). Universidade Federal de Goiás. Programa de Pós-Graduação em Direito 

Agrário. Goiânia, 2022. 

SILVA, Andréa Gonçalves; TÁRREGA, Maria Cristina Blanco Vidotte. O patrimônio como 

instituição do estado moderno e subjetividade jurisdicional para a tutela dos direitos 

patrimoniais culturais quilombolas. In Ferreira, Heline Sivini et al. Biodiversidade, 

espaços protegidos e povos tradicionais. Curitiba, PR: CEPEDIS, 2022. 

SILVA, Rafaela Paula da et al. A culinária como patrimônio cultural e elemento 

constitutivo da identidade quilombola no Cafundá de Astrogilda. Dissertação 

(Mestrado em História Social). Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2017. 

SOUSA, Maria Lídia dos Anjos. Estratégias do povo Kalunga no uso e conservação 

da agrobiodiversidade. 2022. Dissertação (Mestrado em Meio Ambiente e 

Desenvolvimento Rural) -- Universidade de Brasília, 2022. 

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés. Bens culturais e sua proteção jurídica. Jurua 
Editora, 2006. 



    

26 

STAVENHAGEN, Rodolfo. Etnodesenvolvimento: uma dimensão ignorada no 
pensamento desenvolvimentista. Anuário antropológico, v. 9, n. 1, p. 11-44, 1985. 

TARREGA, Maria Cristina Vidotte Blanco. Comunidades quilombolas agrárias e 

etnodesenvolvimento: reflexões sobre os fundamentos jurídicos. In CUNHA, Belinda 

Pereira et al. Direito Agrário Ambiental. 1ª ed. Recife: EDUFRPE, 2016. 

TIBURCIO, Breno Aragão. Comércio justo e solidário: estratégia de inserção dos 

produtos da comunidade remanescente de quilombo do Kalunga nos 

mercados. Cadernos de Agroecologia, v. 2, n. 1, 2007. 

UNESCO. Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural. Paris: Organização 

das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura, 2001. Disponível em: 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000127162. Acesso em: 17 out. 2025. 


